
 

 

 

Melanie Martinovič 

Vergleichende Analyse der weiblichen Figuren aus 

den Aschenputtel-Versionen Basiles, Perraults und 

der Brüder Grimm 

 

DIPLOMARBEIT 

zur Erlangung des akademischen Grades 

Magistra der Philosophie 

 Studium: Lehramtsstudium UF Italienisch UF Französisch 

Alpen-Adria-Universität Klagenfurt 

 

Begutachterin 

Ass.-Prof. Mag. Dr. Martina Meidl 

Alpen-Adria-Universität Klagenfurt 

Institut für Romanistik 

 

Klagenfurt, Mai 2019 

 

 

 

 



 

2 

 

Eidesstattliche Erklärung 

Ich versichere an Eides statt, dass ich 

- die eingereichte wissenschaftliche Arbeit selbstständig verfasst und keine anderen als 

die angegebenen Hilfsmittel benutzt habe, 

- die während des Arbeitsvorganges von dritter Seite erfahrene Unterstützung, 

einschließlich signifikanter Betreuungshinweise, vollständig offengelegt habe, 

- die Inhalte, die ich aus Werken Dritter oder eigenen Werken wortwörtlich oder sinn-

gemäß übernommen habe, in geeigneter Form gekennzeichnet und den Ursprung der 

Information durch möglichst exakte Quellenangaben (z.B. in Fußnoten) ersichtlich 

gemacht habe, 

- die eingereichte wissenschaftliche Arbeit bisher weder im Inland noch im Ausland 

einer Prüfungsbehörde vorgelegt habe und 

- bei der Weitergabe jedes Exemplars (z.B. in gebundener, gedruckter oder digitaler 

Form) der wissenschaftlichen Arbeit sicherstelle, dass diese mit der eingereichten 

digitalen Version übereinstimmt.  

Mir ist bekannt, dass die digitale Version der eingereichten wissenschaftlichen Arbeit 

zur Plagiatskontrolle herangezogen wird. 

Ich bin mir bewusst, dass eine tatsachenwidrige Erklärung rechtliche Folgen haben 

wird. 

Melanie Martinovic e. h.      Ried, Mai 2019 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

3 

 

Inhalt 
 

1 Einleitung ................................................................................................................................. 5 

2 Das Märchen ............................................................................................................................ 9 

2.1 Klassifikation von Märchen ................................................................................................... 10 

2.1.1 Das Volksmärchen......................................................................................................11 

2.1.2 Das Kunstmärchen......................................................................................................12 

2.2 Märchenforschung ................................................................................................................. 13 

2.2.1 Strukturalistische Märchenforschung nach Propp ......................................................16 

2.2.2 Bettelheims Deutung der Rolle von Märchen für die  psychologische Entwicklung 

des Kindes ...............................................................................................................................18 

3 Basiles Märchen ..................................................................................................................... 21 

3.1 Entstehungskontext ................................................................................................................ 21 

3.2 Merkmale ............................................................................................................................... 22 

3.2.1 Das Neapolitanische ...................................................................................................22 

3.2.2 Literarisierung vs. naive Ästhetik ...............................................................................23 

3.2.3 Moral ..........................................................................................................................24 

3.3 La gatta cenerentola ............................................................................................................... 25 

3.3.1 Ursprung von Basiles Version ....................................................................................27 

3.3.2 Motivische Besonderheiten ........................................................................................28 

3.3.3 Verwendung von Eigennamen ...................................................................................29 

4 Perraults Märchen .................................................................................................................. 31 

4.1 Entstehungskontext ................................................................................................................ 31 

4.2 Merkmale ............................................................................................................................... 35 

4.2.1 Reverenz an die Gesellschaft ......................................................................................35 

4.2.2 Stilistische Merkmale .................................................................................................35 

4.2.3 Moral ..........................................................................................................................36 

4.2.4 Die Namensgebung ....................................................................................................39 

4.2.5 Märchen in Prosa und Versform .................................................................................40 

4.3 Cendrillon ou la petite pantoufle de verre .............................................................................. 41 

4.3.1 Ursprung von Perraults Version .................................................................................41 

4.3.2 Inhaltliche Unterschiede zu Basile .............................................................................42 

5 Die Märchen der Brüder Grimm ............................................................................................ 44 

5.1 Entstehungskontext ................................................................................................................ 44 

5.2 Merkmale ............................................................................................................................... 46 

5.2.1 Zwischen Volks- und Kunstmärchen .........................................................................46 



 

4 

 

5.2.2 Struktur der Grimmschen Märchen ............................................................................47 

5.2.3 Stilistische Merkmale .................................................................................................48 

5.2.4 Das Grausame in den Grimmschen Märchen .............................................................48 

5.3 Aschenputtel .......................................................................................................................... 50 

5.3.1 Ursprung der Version der Brüder Grimm ...................................................................50 

5.3.2 Unterschiede zu Basiles und Perraults Versionen ......................................................51 

6 Vergleichende Analyse der Frauenfiguren aus den Aschenputtel-Versionen von Basile, 

Perrault und den Brüdern Grimm ..................................................................................................... 55 

6.1 Der Mensch und das Menschenbild im Märchen ................................................................... 55 

6.2 Der Märchenheld bzw. die Märchenheldin ............................................................................ 57 

6.3 Die Frau im Märchen ............................................................................................................. 58 

6.3.1 Das Gute und das Böse im Weiblichen ......................................................................62 

6.3.2 Starke und schwache Frauen im Märchen ..................................................................62 

6.4 Die Mutter .............................................................................................................................. 63 

6.4.1 Allgemeines über die Mutterfigur ..............................................................................63 

6.4.2 Die Mutter in Aschenputtel ........................................................................................65 

6.5 Aschenputtel- die Märchenheldin .......................................................................................... 68 

6.5.1 Aschenputtels Wirkung auf die Menschen .................................................................68 

6.5.2 Aschenputtel in den drei Versionen ...........................................................................70 

6.6 Die böse Stiefmutter .............................................................................................................. 79 

6.6.1 Die Stiefmutter im Märchen .......................................................................................80 

6.6.2 Die Stiefmutter in den Aschenputtel-Versionen .........................................................81 

6.7 Die bösen Stiefschwestern ..................................................................................................... 84 

6.7.1 Geschwisterrivalität ....................................................................................................84 

6.7.2 Die Stiefschwestern in den Aschenputtel - Versionen ...............................................85 

6.8 Die Fee ................................................................................................................................... 89 

6.8.1 Herkunft der Feenfigur ...............................................................................................89 

6.8.2 Die Fee in Aschenputtel .............................................................................................92 

7 Schlusswort ............................................................................................................................ 95 

8 Résumé ................................................................................................................................... 98 

9 Literaturverzeichnis ............................................................................................................. 102 

 

 

  



 

5 

 

1 Einleitung 

 

„Es war einmal…“- mit diesen Worten beginnen fast alle Märchen, die uns 

bekannt sind. Das Märchen ist eine spezielle literarische Gattung, die ihren 

Ursprung bereits in der Antike gefasst hat. Zuerst vorwiegend als mündliche, 

vorgetragene Erzähltexte dienend, wurden diese im Laufe der Zeit zu Märchen 

verschriftlicht, das sich dann als besondere literarische Gattung 

herauskristallisierte. Noch heute ist diese besondere Gattung präsent und man 

erzählt nach wie vor Kindern Märchen oder man liest sie ihnen aus 

Märchenbüchern vor. Dank den vielen Verfilmungen wie Cinderella (1950), 

Cinderella Story (2008) oder Another Cinderella Story (2008) haben wir 

heutzutage auch die Möglichkeit, uns die Märchen durch Verbildlichungen 

erzählen zu lassen. Dadurch, dass sich die ursprünglichen Versionen von 

Märchen verändert und der Zeit angepasst haben, hat man heute die 

Möglichkeit, ein Märchen, das viele unterschiedliche Versionen hat auf 

bestimmte Themen zu untersuchen und Vergleiche aus einem einzigen 

Märchen ziehen zu können. 

Das ist der Grund, warum sich diese Arbeit mit einem einzigen Märchen, 

nämlich mit dem Märchen Aschenputtel beschäftigen wird. Es ist nämlich ein 

Märchen, das sehr viele Interpretations- und Analysemöglichkeiten anbietet. In 

dieser Arbeit wird das Augenmerk auf die Analyse der weiblichen Figuren und 

die Relationen, die sich zwischen den Frauenfiguren entwickeln, gelegt. Um 

diese Analyse überhaupt durchführen zu können, werden mehrere Versionen 

des Aschenputtel-Märchens benötigt. Hierfür werden drei unterschiedliche 

Märchen mit demselben Thema herangezogen. Die erste Version ist eine 

neapolitanische Variante des Märchens, die zwischen 1634 und 1636 von 

Giambattista Basile geschrieben wurde. Diese erste Version trägt folglich den 

Titel La Gatta Cenerentola . Für die Analyse wird eine italienische 

Übersetzung von Benedetto Croce herangezogen, die sich in der hier 

verwendeten Ausgabe Il pentamerone ossia La fiaba delle fiabe (2001) 

befindet. Als zweite wird eine französische Version von Charles Perrault 

verwendet. Perraults Märchen trägt den Originaltitel Cendrillon ou la petite 

pantoufle de verre und wurde im Jahr 1697 veröffentlicht. Als dritte und letzte 

Version, die für die Analyse herangezogen wird, dient schließlich ein deutsches 



 

6 

 

Märchen mit dem Titel Aschenputtel, das von den Brüdern Grimm um 1812 

veröffentlicht wurde.  

Diese für die Arbeit ausgewählten Texte unterscheiden sich, wie später noch 

ersichtlich sein wird, durch bestimmte Aspekte, sie weisen aber auch einige 

Gemeinsamkeiten auf, die ebenfalls berücksichtigt und vorgestellt werden 

sollen.  

Die Leitfrage, die als Grundlage für diese Arbeit dient ist folgende: Wie kann 

es sein, dass sich in unterschiedlichen Versionen von ein und demselben 

Märchen Unterschiede finden lassen und welche sind die Unterschiede, die 

zwischen den ausgewählten Texten gefunden werden können? Da diese Arbeit 

auf dieser Frage basiert, werden die Märchen unter anderem auf inhaltliche, 

sprachliche, semantische und strukturelle Unterschiede untersucht. 

Bevor es zum Verfassen dieser Arbeit gekommen ist, wurden die Märchen der 

ausgewählten Autoren sorgfältig und mehrmals durchgelesen und es wurden 

bereits Auffälligkeiten hervorgehoben und Notizen wurden während dem 

Lesen gemacht. Textuelle, semantische und strukturelle Unterschiede wurden 

ebenfalls markiert. Danach wurden Recherchen getätigt, wo Sekundärliteratur 

wie Die historischen Wurzeln des Zaubermärchens (1987), Kinder brauchen 

Märchen (1978), Morphologie des Märchens (1972) oder Die Frau im 

Märchen (1985), Wörterbücher oder Enzyklopädien wie die Enzyklopädie des 

Märchens (1977-2015) und Internetquellen gesucht wurden, die für das 

Verfassen der Arbeit von Nutzen sein könnten.  

Das erste Kapitel beinhaltet eine allgemeine theoretische Einleitung in das 

Thema Märchen. Der Begriff Märchen soll hier definiert werden und es soll die 

Märchenforschung vorgestellt werden, die für diese Arbeit wichtig ist. 

Außerdem sollen zwei prägende Märchenforschungen vorgestellt werden. Es 

handelt sich um eine psychologische und pädagogische Studie von Bruno 

Bettelheim, der das Werk Kinder brauchen Märchen (1978) herausgebracht 

hat. Der zweite Ansatz ist der strukturalistische Ansatz von dem russischen 

Folkloristen, Vladimir Propp. Er hat zwei wichtige Werke verfasst, nämlich die 

Morphologie des Märchens (1972) und Die historischen Wurzeln des 

Zaubermärchens (1987) auf welche auch in der Arbeit genauer eingegangen 



 

7 

 

wird. Es sind zwei sehr unterschiedliche Auffassungen zum Thema Märchen, 

aber sie sollen im Rahmen dieser Arbeit unbedingt genannt werden, da sie sehr 

interessante und prägende Theorien innerhalb der Märchenforschung sind. 

Des Weiteren sollen die drei Autoren und ihre Werke, die schon erwähnt 

wurden, vorgestellt werden. Ziel ist es, die Besonderheiten der Autoren 

herauszufinden und vorzustellen, die für ihre Aschenputtel-Versionen 

ausschlaggebend sind. Hierfür soll der Entstehungskontext ihrer Versionen 

vorgestellt werden, der Stil der Märchenschreiber soll untersucht werden und 

wesentliche inhaltliche Merkmale, die für die jeweilige Version wichtig sind, 

sollen bereits oberflächlich behandelt werden.  

Das darauffolgende Kapitel befasst sich mit der Analyse der Texte und die 

ausarbeiteten Resultate und Erkenntnisse fließen in diesen Teil mit ein. Für 

diesen analytischen Teil wird besondere Aufmerksamkeit auf die weiblichen 

Figuren des Aschenputtel-Märchens und auf die Relationen, die zwischen 

diesen Figuren bestehen, gelegt. Jede weibliche Figur, die in diesem Märchen 

vorkommt, wird zuerst separat vorgestellt. Ebenfalls werden allgemeine 

theoretische Fakten gegeben, die für die jeweilige weibliche Figur typisch sind 

und die in jedem weiteren Märchen wiederzufinden sind. Danach wird jede 

Frauenfigur des Aschenputtel-Märchens mit den anderen Texten 

gegenübergestellt und verglichen, indem die Unterschiede und 

Gemeinsamkeiten ausgearbeitet werden sollen. Um die Analyse besser 

veranschaulichen zu können, werden die passenden Textstellen hinzugefügt.  

Die Zusammenfassung, die am Ende dieser Arbeit zu finden sein wird, dient 

als eine Zusammenfassung der Ergebnisse, zu denen ich im Rahmen des 

Verfassens dieser Arbeit gelangt bin. Außerdem sollen offene Fragen oder 

mögliche Weiterführungen dieser Arbeit berücksichtigt werden, auf welche in 

der Arbeit nicht näher eingegangen werden konnte.  

Eine schöne Textstelle soll die folgende Ausarbeitung des Aschenputtel-

Märchens einführen, die meines Erachtens die Thematik gut beschreibt und die 

auf das Wesentliche des Märchens eingeht: 

Das „Aschenputtel“-Märchen auszulegen, bedeutet daher, Menschen den Mut 

zu schenken, an ihren kühnsten Erwartungen festzuhalten und auf den Wert und 



 

8 

 

die Einmaligkeit ihres Lebens unverwandt zu bestehen; es bedeutet, an die 

Widerlegbarkeit der sogenannten „Realität“ durch die wahrhaft 

„märchenhaften“ Möglichkeiten des Daseins zu glauben; es bedeutet, immer 

wieder den äußeren Anschein der Unscheinbarkeit eines Menschen beiseite zu 

räumen und mitten im Weinen das beginnende Glück, mitten im Zerbrechen der 

Hoffnung das Reifen einer größeren Gestalt und mitten im vermeintlich 

Aussichtslosen die ersten Umrisse einer nur erst zu ahnenden Wahrheit zu 

erkennen.
1
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

                                                           
1
 Drewermann 2011, S. 17. 



 

9 

 

2 Das Märchen 

 

Der Begriff Märchen ist eine Verkleinerungsform des Wortes Mär und 

bedeutet ganz allgemein kurze Erzählung. Jedoch erweist es sich als schwierig 

den Begriff des Märchens zu definieren, da es in Bezug auf andere Sprachen 

keine Übereinstimmungen zu dem deutschen Wort gibt. Denn der deutsche 

Begriff bezeichnet das Märchen als eine besondere Form von Erzählung, 

während in anderen Sprachen eine eher allgemeine Bedeutung beibehalten 

wird. So ist es etwa auch in der französischen Sprache der Fall, denn hier 

spricht man von dem allgemeinen Begriff conte, der so viel bedeutet wie: 

„récit, en général assez court, de faits imaginaires“. 
2
 Des Weiteren gibt es den 

französischen Begriff conte de fées, was wiederum nur einen Teil der 

Märchengattung und seines deutschen Gesamtbegriffs erfasst. Dieser Begriff 

wird folgend definiert: „Le conte de fées décrit généralement une histoire 

légendaire ou merveilleuse, mettant en scène des êtres ou des événements 

fantastiques. Le conte de fées est souvent inspiré par le folklore populaire“.
3
 

Außerdem gibt es in manchen Sprachen keine spezielle Namensgebung für die 

Gattung Märchen, wofür dann gerne das deutsche Wort beibehalten wird. 
4
 

Eine Definition des deutschen Begriffes lässt sich in der Enzyklopädie des 

Märchens (2011) finden: 

Unter einem Märchen verstehen wir seit Herder und den Brüdern Grimm eine 

mit dichterischer Phantasie entworfene Erzählung besonders aus der 

Zauberwelt, eine nicht an die Bedingungen des wirklichen Lebens geknüpfte 

wunderbare Geschichte, die hoch und niedrig mit Vergnügen anhören, auch 

wenn sie diese unglaublich finden.
5
 

Panzer gibt in Wege der Märchenforschung (1973) ebenfalls eine 

wissenschaftliche Definition zum Begriff Märchen: 

Unter dem Worte ‚Märchen„ in seinem wissenschaftlichen Sinne verstehen wir 

eine kurze, ausschließlich der Unterhaltung dienende Erzählung von 

phantastisch-wunderbaren Begebenheiten, die sich in Wahrheit nicht ereignet 

                                                           
2
 Larousse, éditions. Définitions : conte – Dictionnaire de français Larousse. 

https://www.larousse.fr/dictionnaires/francais/conte/18551 [16.05.2019].  
3
 [Anon.]: Conte de fées: Définition simple et facile du dictionnaire. 

https://www.linternaute.fr/dictionnaire/fr/definition/conte-de-fees/ [16.05.2019]. 
4
 Lüthi 1979, S. 1–2. 

5
 Gruyter 2011, S. 253. 

https://www.larousse.fr/dictionnaires/francais/conte/18551
https://www.linternaute.fr/dictionnaire/fr/definition/conte-de-fees/


 

10 

 

haben und nie ereignen können, weil sie, in wechselndem Umfange, 

Naturgesetzen widerstreiten. 
6
 

 

2.1 Klassifikation von Märchen 

 

Die meisten Untersuchungen der europäischen Märchen (so auch die Beispiele 

in der vorliegenden Sammlung) gehen von Texten aus, während mit Recht 

gefordert wird, „daß der Traditionsträger und sein Publikum, dessen Aktionen 

und Reaktionen, die verwendete Sprache und ihre Konnotationen und die ganze 

Kultur der Gruppe bekannt sein sollten, bevor die genaue Analyse einer 

gegebenen folkloristischen Instanz überhaupt möglich ist. […]“ 
7
 

Antti Aarne, ein finnischer Märchenforscher, führt in Bezug auf die 

Klassifikation von Märchen drei grundlegende Kategorien an. Diese sind 

eingeteilt in Tiermärchen, gewöhnliche Volksmärchen und lustige Märchen. 

Die Kategorie der Tiermärchen besitzt einige Subkategorien wie beispielsweise 

wilde Tiere, Vögel oder Haustiere, wobei diese Klassifikation immer danach 

vorgenommen wird, welches Tier die Hauptrolle in der jeweiligen Erzählung 

darstellt.
8
 Demnach heißt es auch bei Rötzer:  

Die Tiermärchen öffnen eine andere Welt. Das heimliche Treiben der Tiere in 

den Wäldern, Triften und Feldern hat etwas sehr Bedeutendes. Es herrscht unter 

ihnen eine bestimmte Ordnung, in dem Bau ihrer Wohnung, in dem Ausflug, 

der Heimkehr, dem Füttern der Jungen, der Vorsorge für den Winter; […] Sie 

vereinigen sich in Scharen, ziehen aus, haben Anführer und bekriegen einander. 
9
 

Die gewöhnlichen Volksmärchen, wie sie eben bei Aarne genannt werden, 

lassen sich in Zaubermärchen, religiöse Märchen, romantische Märchen und 

Märchen von Menschenfressern unterteilen. Auf die Gattung der 

Zaubermärchen soll mit dem strukturalistischen Märchenforscher namens 

Vladimir Propp noch näher eingegangen werden. 

Unter den Bereich der lustigen Märchen werden hingegen Geschichten über 

verheiratete Paare, Schwankmärchen, aber auch Lügenmärchen und nicht-

klassifizierte Märchen gezählt. 
10

 

                                                           
6
 Karlinger 1973, S. 84. 

7
 Schödel 2010, S. 5.; Schödel zitiert hier: Elli Köngäs Maranda u. Pierre Maranda, S.128, Literaturwissenschaft 

und Linguistik. Eine Auswahl. Texte zur Theorie der Literaturwissenschaft. 2 Bde. Hrsg. von Jens Ihwe. 

Frankfurt a. M. 1972/73. 
8
 Aarne und Thompson 1973, S. 12. 

9
 Rötzer 1988, S. 20. 

10
 Aarne und Thompson 1973, S. 12–13. 



 

11 

 

 

2.1.1 Das Volksmärchen 

 

Im Laufe der letzten Jahrhunderte ist ein Idealtyp des europäischen Märchens 

entstanden, an welchem sich in Folge einzelne Erzählungen lehnten.  

Das allgemeine Schema, nach welchem sich der Handlungsverlauf richtet ist 

die Schwierigkeit und ihre Bewältigung. Beispielsweise findet man in 

typischen Volksmärchen oder dem Volksmärchen ähnlichen Erzählungen das 

Schema des Kampfes und des darauf folgenden Sieges. Auch das gute Ende ist 

ein typisches Merkmal für diese Art von Märchen. Meistens ist es so, dass die 

Handlung mit einer misslichen Lage eingeleitet wird. Bei dem Aschenputtel 

Märchen ist es beispielsweise die ärmliche Situation, in welche die 

gleichnamige Hauptfigur gerät, als ihr Vater nach dem Tod der Mutter eine 

andere Frau heiratet. Die damit verbundenen Schwierigkeiten oder Bedürfnisse 

müssen bewältigt werden. Ein märchentypisches Element ist ebenfalls die 

Darstellung von grundlegenden menschlichen Verhaltensweisen wie etwa der 

Kampf, das Lösen von Aufgaben, Intrigen, Hilfe, Mord oder Befreiung.  

Protagonist/in der Handlung ist in den meisten Märchen ein Held oder eine 

Heldin, der oder die der menschlichen Welt angehörig ist. Hinzu treten 

meistens Helfer des Helden oder der Heldin und Kontrahenten, also 

Gegner/innen des Helden oder der Heldin, die fast immer als Kontrastgestalten 

zu der Hauptfigur dargestellt werden. Sie erscheinen beispielsweise in Gestalt 

von Geschwistern oder Neidern. Es ist wichtig zu erwähnen, dass alle 

wichtigen Figuren immer in Verbindung zum Helden oder zur Heldin stehen. 

Des Öfteren tauchen in den Erzählungen Dinge, Tiere oder Gaben auf, die dem 

Helden oder der Heldin zur Erlösung oder zum Sieg verhelfen. Die Figuren, die 

in diesen Märchen vorgestellt werden, sind fast ausschließlich stereotype 

Figuren, die oft unbenannt bleiben oder mit Namen versehen werden, die ihre 

Eigenschaften bzw. Charakterzüge beschreiben. Im Aschenputtel -Märchen 

erhält die Heldin des Märchens ihren Namen aufgrund ihres Aussehens, da sie 

von ihrer Stiefmutter zu harter Arbeit verdonnert wird und deshalb immer 

schmutzig ist.  



 

12 

 

Des Weiteren werden die Figuren mit kontrastiven Eigenschaften belegt wie 

beispielsweise gut und böse, schön und hässlich, groß und klein oder arm und 

reich. Außerdem werden im Märchen oft realistische soziale Gegensätze durch 

Figuren wie dem König, der Königin, der Magd oder dem Kaufmann 

repräsentiert.  Zu diesen menschlichen Wesen treten zusätzlich noch Figuren 

des Übernatürlichen und der jenseitigen Welt auf. Diese Figuren können in 

Form von Hexen, Feen oder Riesen und Zwergen auftreten. Diese können auch 

in Verbindung mit einem Zaubergegenstand stehen, das dem Helden oder der 

Heldin zugutekommen kann.  

Das Volksmärchen neigt zu einem raschen Fortschreiten der Handlung und die 

Figuren werden, wie schon erwähnt, nur sehr knapp oder gar nicht benannt. 

Auch das Umfeld des Geschehens wird normalerweise nicht beschrieben, 

sondern der Fokus liegt in der Handlung und ihrem Voranschreiten. 
11

 

Bei den Volksmärchen ist ebenfalls wichtig zu erwähnen, dass sie ihren 

Ursprung in mündlichen Überlieferungen des Volkes haben. Das Volk 

entpuppt sich zu Erzählern und Erzählerinnen von mündlichen Erzähltexten, 

was die einfache, sehr unkomplizierte Struktur und Formelhaftigkeit erklärt. 

Bei den Volksmärchen ist es durch die schriftliche Tradierbarkeit üblich, dass 

man viele Spuren individueller Bearbeitung finden kann. Mit den mündlichen 

Erzähltexten wird eine starke moralische Hoffnung ausgedrückt, was darauf 

hindeutet, dass diese Volksmärchen vorwiegend aus unteren sozialen Schichten 

stammen müssen. 
12

 

2.1.2 Das Kunstmärchen 

 

Bei den Kunstmärchen sind, gegensätzlich zu Volksmärchen, die Verfasser der 

Werke eindeutig zuzuordnen. Sowie bei den Volksmärchen sind zauberhafte 

Elemente stilprägend und es werden im Kunstmärchen viele Motive und 

Themen häufig vom Volksmärchen identisch übernommen. Kunstmärchen 

unterscheiden sich jedoch in ihrer Erzählstruktur von den Volksmärchen, denn 

Kunstmärchen können entweder romanartige Erzählungen sein, sie können 

                                                           
11

 Lüthi 1979, S. 43–47. 
12

 Mandl, R.C. 2000: Märchen. http://www.fundus.org/pdf.asp?ID=5449 [21.05.2019]. 



 

13 

 

aber auch sozialkritische Inhalte behandeln oder sich mit traditionellen 

Märchenstoffen beschäftigen.  

Ein weiterer Unterschied zwischen dem Kunstmärchen und dem Volksmärchen 

liegt wohl darin, dass das typische Kontrastmuster vom Volksmärchen, 

beispielsweise der Kontrast von Gut und Böse oder Groß und Klein nicht sehr 

oft im Kunstmärchen vorkommt. Außerdem werden im Kunstmärchen die 

Eigenschaften der Märchenfiguren realistischer und individueller dargestellt 

und sie haben auf die Handlung stärkeren Einfluss als im Volksmärchen.  

Der wichtigste Unterschied zwischen Volksmärchen und Kunstmärchen liegt 

aber im Ursprung, denn die Volksmärchen stellen die traditionelle Form von 

Märchen dar, da sie auf mündlich überlieferten Stoffen basieren während die 

Kunstmärchen niedergeschriebene Märchen mit fixen Textstrukturen sind, wie 

bereits erläutert. Die Volksmärchen konnten dadurch, dass sie hauptsächlich 

mündlich überliefert wurden und erst später niedergeschrieben und verändert 

wurden in allen möglichen Erzählvarianten auftauchen, während das 

Kunstmärchen seinen Ursprung ausschließlich in geschriebener Gestalt findet. 

13
 

2.2 Märchenforschung 

 

Die Märchenforschung beschäftigt sich, wie es der Begriff schon verrät, mit 

traditionellen Märchen, deren Herkunft, Gemeinsamkeiten, ihren schriftlichen 

und mündlichen Überlieferungen und deren Aufnahme seitens Erzähler/in, 

Hörer/in oder Leser/in. Die Märchenforschung nimmt innerhalb der 

Erzählforschung einen sehr hohen Stellenwert ein, da sie für die theoretische 

Auseinandersetzung mit allen möglichen Erzählungen wichtige Impulse liefert. 

Die Märchenforschung arbeitet unter anderem mit der geographisch-

historischen Methode. Sowohl die Suche nach Urformen, als auch der Umgang 

mit Varianten und Versionen der Märchen, ihre geographische Verbreitungen 

und ihre historischen Quellen sind grundlegende Untersuchungsgebiete dieser 

Märchenforschung.  

                                                           
13

 Anon.: Kunstmärchen, Begriffsbestimmung und Beispiele ׀ Märchenatlas. 

http://www.maerchenatlas.de/kunstmarchen/kunstmarchen/ [07.05.2019] 

http://www.maerchenatlas.de/kunstmarchen/kunstmarchen/


 

14 

 

Ein anderer Aspekt der Märchenforschung ist der strukturalistische Ansatz, der 

sich unter anderem der Analyse von Erzähltypen und von Motiven widmet. Für 

den strukturalistischen Ansatz in der Märchenforschung, der in Folge noch 

ausführlicher vorgestellt werden soll, muss Vladimir Propp und seine zwei 

Werke Morphologie des Märchens und Die historischen Wurzeln des 

Zaubermärchens genannt werden. Er beschäftigte sich nämlich intensiv mit 

diesem Ansatz und gilt als Begründer der strukturalistischen Folkloristik. 

Ein weiterer wichtiger Ansatz ist die psychologische Märchenforschung. Man 

beschäftigt sich innerhalb der Märchenforschung intensiv mit der 

Konfrontation von Kindern im frühen Alter, aber auch von Erwachsenen mit 

Märchen. So wird, in letzter Tradition, unter anderem der Einfluss von 

Märchen auf die Entwicklung von Kindern erforscht, wie es etwa bei 

Bettelheim und seinem Werk Kinder brauchen Märchen (1978) zur Geltung 

kommt, wie in Folge noch veranschaulicht werden soll.  

Bettelheim lehnt sich mit seinem Werk an Freuds und an Jungs psychologische 

Theorien. Die Psychoanalyse von Sigmund Freud (1856-1939) ist eine sehr 

komplexe psychoanalytische Theorie. Der Begriff Psychoanalyse umfasst zwei 

grundlegende Hypothesen. Die erste Hypothese besagt, dass es das 

Unbewusste gibt und dass es die Handlung eines Individuums beeinflusst und 

bestimmt. Die zweite Hypothese geht davon aus, dass das „psychische 

Geschehen grundsätzlich kausal determiniert“ ist, dass also das Psychische, 

sowie das Organische und Mineralische auch, dem Gesetz von Ursache und 

Wirkung unterworfen ist. Freud geht von der Annahme aus, dass es fünf 

Zugänge zum Unbewussten gibt. Diese Zugänge sind die Hypnose, die 

Deutung von Fehlleistungen, die freie Assoziation, die Deutung von 

Symptomen und Verhaltensweisen, die Traumdeutung und Projektive Tests.
14

 

Der Zusammenhang zwischen Bettelheim und Freud kann deshalb hergestellt 

werden, da man davon ausgeht, dass psychoanalytische Märchenanalysen 

anhand von Symboldeutungen in die menschliche Psyche vortreten und man 

nimmt an, dass Märchen erzählte Träume sind, die die menschlichen 

Triebkräfte erklären. In der Praxis werden Märchendeutungen auf das Leben 

                                                           
14

 Dr. Brühlmeier 2013 Die Psychoanalyse von Sigmund Freud. http://www.bruehlmeier.info/freud.htm 

[20.05.2019]. 



 

15 

 

des Patienten oder der Patientin projiziert, die zur Persönlichkeitsoptimierung 

beitragen sollen.
15

 

Carl Gustav Jung (1875-1961), ein jüngerer Kollege von Freud und ausgerüstet 

mit einer enormen Kenntnis von Mythologie, Religion und Philosophie, 

machte sich den sogenannten „inneren Raum“ zur Lebensaufgabe. In seiner 

Theorie ist die Psyche in drei Teile unterteilt: in das Ich, das mit dem 

Bewusstsein gleichgesetzt werden kann, in das persönliche Unbewusste, das 

Erinnerungen umfasst, die bewusst wahrgenommen werden oder unterdrückt 

werden und das kollektive Unbewusste, worin sich all unserer eigenen 

Erfahrungen befinden. Unsere Erfahrungen und das Verhalten werden 

hauptsächlich auf emotionaler Ebene beeinflusst und befinden sich eben in dem 

Bereich des kollektiven Unbewussten. Die Inhalte des kollektiven 

Unbewussten werden als Archetypen bezeichnet. Unter einem Archetyp 

versteht Jung eine nicht erlernte Neigung, Dinge auf einer gewissen Art und 

Weise zu erfahren und ein Archetyp wirkt als „organisierendes Prinzip“ auf 

das, was wir sehen und tun. Jung meint, dass wir dazu neigen, den Archetyp 

nach außen hin personifizieren zu wollen, indem wir ihn in einen 

mythologischen „Märchenbuch-Charakter“ verwandeln. Hierfür werden 

Archetypen wie der Mutterarchetyp als Beispiel genannt. Der Mutterarchetyp, 

der auch im Analyseteil dieser Arbeit aufgegriffen wird, wird von der Urmutter 

oder mythologischen Mutter Erde symbolisiert. Des Weiteren werden unter 

anderem Archetypen wie der Schatten, Anima und Animus oder das Selbst in 

Jungs Theorie beschrieben. Die Archetypen bilden für seine Theorie die Inhalte 

der Psyche. Ihre Funktionsweisen werden auch in drei weitere Prinzipien 

unterteilt, nämlich in das Prinzip der Gegensätze, in das Prinzip der Äquivalenz 

und in das Prinzip der Entropie. Diese sollen hier nur vollständigkeitshalber 

erwähnt werden. Bettelheim vertritt also die Annahme Jungs, dass der Inhalt 

der Märchen mit psychologischen Phänomenen erklärt werden kann. So 

kommen im Märchen beispielsweise Archetypen wie der Mutterarchetyp, 

Anima und Animus, also Frau und Mann und andere vor. Die Bildlichkeit 

                                                           
15

 Baum, Oliver (2007): Freuds Triebtheorie und Dornröschens Entfaltung der Weiblichkeit. 

https://www.grin.com/document/123114 [20.05.2019].  



 

16 

 

dieser Archetypen sowie die Symbolhaftigkeit sind passende Elemente für die 

Märchen. 
16

 

Unter die Märchenforschung fällt unter anderem auch die Untersuchung von 

Märchen auf ihre religiösen Hintergründe hin.  

Zusammenfassend kann man sagen, dass die Märchenforschung eine 

facettenreiche Disziplin ist, die sowohl historisch-vergleichend oder 

strukturalistisch arbeitet, die sich aber gleichzeitig auch mit psychologischen 

und ethnologischen, religionswissenschaftlichen Ansätzen innerhalb der 

Erzählforschung beschäftigt. 
17

 

2.2.1 Strukturalistische Märchenforschung nach Propp 

 

Vladimir Jakovlevič Propp ist ein russischer Folklorist und Begründer der 

morphologischen bzw. strukturalistischen Folkloristik. Dadurch, dass er enge 

Kontakte mit Vertretern der komparatistisch-philologischen Schule knüpfte, 

wurde er zu einem prägenden Mitglied zahlreicher wissenschaftlicher 

Vereinigungen, sowie beispielsweise des Instituts für Kunstgeschichte, der 

damals wichtigsten Forschungsstelle für Folklore und der Märchenkommission 

der Russischen Geographie und Geschichte, die mit dem Sammeln und 

Archivieren des russischen Märchenguts beauftragt war. Seit etwa 1932 

beschäftigte sich Propp dann damit, Märchen prähistorisch- ritualistisch zu 

interpretieren.  

Seine zwei wichtigsten Werke, die auch im Rahmen dieser Arbeit 

herangezogen werden, sind die Morphologie des Märchens und Die 

historischen Wurzeln des Zaubermärchens. Das Buch Morphologie des 

Märchens, Morfologija skazki, war Propps erstes wissenschaftliches Werk und 

wurde in russischer Sprache 1928 veröffentlicht. Es ist die international 

einflussreichste folkloristische Monografie. Dieses Werk wird bis heute als 

theoretischer Ansatz für andere narrative bzw. literarische Gattungen 

herangezogen und es besitzt eine einflussreiche Wirkungsgeschichte auf die 

                                                           
16

 Boeree, C. George 2006: Persönlichkeitstheorien. Carl Gustav Jung. http://www.social-

psychology.de/do/PT_jung.pdf [20.05.2019]. 
17

 Pöge-Alder 2011, S. 14–16. 



 

17 

 

weltweite Literatur.
18

 In dieser Monografie beweist Propp, dass die russischen 

Zaubermärchen, die er untersuchte, insgesamt nur sieben Handlungsträger 

haben. Zu diesen sieben Handlungsträgern zählen der Held, die Gegenspieler, 

der falsche Held, Schenker, Helfer, Sender und die Zarentochter. Ein 

Handlungsträger kann aber in mehrere Figuren unterteilt sein. Außerdem lässt 

sich bei Propp die Handlung auf Funktionen reduzieren und hierfür werden 

insgesamt einunddreißig Funktionen vorgestellt. Unter Funktionen versteht der 

russische Folklorist die narrativen Einheiten, die zwar nicht alle immer 

vorkommen müssen die aber in der Reihenfolge nie verändert sein dürfen, denn 

er stellt fest, dass in all den untersuchten Märchen eine unveränderte 

Tiefenstruktur der Handlung zum Vorschein kommt. Für seine Strukturanalyse 

wählte Vladimir Propp hundert Märchen aus, wobei er ausdrücklich betont, 

dass nicht die Anzahl der untersuchten Märchen, sondern vielmehr die Qualität 

jedes einzelnen Märchens von Bedeutung ist.
19

 

Propps Strukturanalyse richtet sich des Weiteren nach dem Interesse, eine klare 

Definition des Begriffes Zaubermärchen zu geben. So heißt es: „Solange wir 

ein Märchen nicht in seine Bestandteile zerlegen können, wird es auch keine 

echte Vergleichsbasis geben.“ 
20

 Das bedeutet für Propp, dass er es, wenn er es 

schaffen würde, eine genaue Struktur für die Gattung des Zaubermärchens 

herauszuarbeiten, er es ebenso schaffen würde, wesentliche Merkmale dafür 

herauszufinden und diese zu definieren, die später auf alle anderen 

Erzählungen derselben Gattung anwendbar sind. Deshalb heißt es in der 

Morphologie des Märchens wie folgt: 

Man kann vermuten, daß nach Bestimmung der Funktionen festgestellt werden 

kann, welche Märchen ein und dieselben Funktionen aufweisen. Solche 

Märchen kann man dann zu einem bestimmten Typ rechnen. Auf dieser Basis 

läßt sich dann später ein Typen-Katalog zusammenstellen, der nicht von den 

etwas vagen und verschwommenen Sujetmerkmalen, sondern von konkreten 

Strukturmerkmalen ausgeht.
21

 

Das zweite Werk hat den russischen Originaltitel Istoričeskie korni volšebnoj 

skazki und bedeutet übersetzt Die historischen Wurzeln des Zaubermärchens. 

Dieses Buch wurde um 1938 verfasst und Propp entwickelte mit diesem Werk 

                                                           
18

 Ranke und Brednich 2002, S. 1435–1436. 
19

 Propp und Eimermacher 1972, S. 8–30. 
20

 Propp und Eimermacher 1972, S. 23. 
21

 Propp und Eimermacher 1972, S. 28. 



 

18 

 

eine ritualistische Märchendeutung. Das Buch ist analog zu der Morphologie 

des Märchens aufgebaut und es werden darin nach einer methodologisch-

wissenschaftshistorischen Einleitung acht Kapitel vorgestellt. 
22

 Diese Kapitel 

beinhalten Themen wie beispielsweise die Not, den geheimnisvollen Wald, 

Zaubergaben, Drachenfiguren oder die Braut im Märchen. Auch ihr 

anthropologischer Kontext wird hier berücksichtigt. 
23

  

Vladimir Propps Monografie wurde des Öfteren als „ahistorisch, formalistisch 

und idealistisch“ kritisiert. Sie wurde kritisiert, weil in der Monografie nicht 

die damals aktuelle Bedeutung der Volksdichtung, sondern archivalische 

Ursprungsfragen vorrangig waren. Trotz der vielen Kritik, die Propp mit seinen 

Arbeiten einstecken musste, wurde er vielerorts dennoch als Vorbild der 

Folklore angesehen und seine Ideen wurden unter anderem in der Tartuer 

Schule weitergeführt. 
24

 

 

2.2.2 Bettelheims Deutung der Rolle von Märchen für die  

psychologische Entwicklung des Kindes  

 

Soll eine Geschichte ein Kind fesseln, so muß sie es unterhalten und seine 

Neugier wecken. Um aber sein Leben zu bereichern, muß sie seine Phantasie 

anregen und ihm helfen, seine Verstandskräfte zu entwickeln und seine 

Emotionen zu klären. Sie muß auf seine Ängste und Sehnsüchte abgestimmt 

sein, seine Schwierigkeiten aufgreifen und zugleich Lösungen für seine 

Probleme anbieten. Kurz: sie muß sich auf alle Persönlichkeitsaspekte beziehen. 

Dabei darf sie die kindlichen Nöte nicht verniedlichen […] 
25

 

 

In seinem Werk Kinder brauchen Märchen erforschte Bruno Bettelheim aus 

psychoanalytischer Perspektive, warum diese spezielle Form von Erzählung so 

wichtig für Kinder ist. Das Buch wurde genau in der der Zeit veröffentlicht, als 

man die Auffassung hatte, dass Märchen als Instrumente für bürgerliche 

Repression galten und Heranwachsenden falsche Vorstellungen vom Leben 

vermitteln. Auch die Gewalt, die vor allem in den Märchen der Brüder Grimm 

dargestellt wird wurde kritisch angesehen, denn die Darstellung von Gewalt 

                                                           
22

 Ranke und Brednich 2002, S. 1435–1436. 
23

 Propp und Pfeiffer 1987, S. 8. 
24

 Ranke und Brednich 2002, S. 1437–1438. 
25

 Bettelheim und Mickel 1978, S. 10. 



 

19 

 

würde angeblich aggressive Lösungen zur Konfliktlösung anbieten, die die 

Kinder zu solchen Taten treiben könnten. Das Werk von Bruno Bettelheim ist 

in diesem Zusammenhang wichtig zu erwähnen, denn durch sein Buch rückt er 

die Gattung des Märchens wieder in einen anderen, positiven Blickwinkel und 

er beweist mit seinem Werk, dass Märchen zum Verständnis kindlichen 

Seelenlebens beitragen. Kinder brauchen Märchen findet einen so starken 

Erfolg, da es die erste und umfangreichste Studie in der Märchenforschung ist, 

die auf der Psychoanalyse Freuds und der Persönlichkeitstheorie Jungs beruht. 

Dabei geht Bettelheim unter anderem darauf ein, in welcher Relation die 

Märchenwelt und das Erleben bzw. das Denken der Kinder zueinander stehen. 

Er sieht in den Märcheninhalten gewisse Entwicklungsaufgaben oder 

Lösungsvorschläge für Entwicklungskrisen der Kinder. Übrigens übermittelt 

Bettelheim seine theoretischen Ansätze mit den praktischen 

kinderpsychologischen Beispielen, die er selbst aus seiner Praxis 

mitgenommen hat. In Bezug auf Freud sieht Bettelheim in den 

Märchenfiguren, die auch für diese Arbeit relevant sind, sogenannte 

Persönlichkeitsinstanzen des Ich. Dabei wird immer die Wirkung von Märchen 

auf Kinder in Betracht gezogen. Die grundlegende These, die das gesamte 

Werk behandelt ist die These, dass Märchen jedem Kind die Möglichkeit 

geben, innere Konflikte, also seelische und geistige Konflikte, die sich in der 

Entwicklung herauskristallisieren, zu erfassen und diese auch auszuleben bzw. 

zu lösen. Bettelheim stützt sich ebenfalls auf die Auffassung, dass eben diese 

Erzählungen intuitiv zur Entwicklung und somit zu einem unabhängigen Leben 

beitragen. Es werden viele Themen im Märchen aufgegriffen, die aus dem 

realen Leben entnommen sind bzw. die der realen Welt ähnlich sind und die 

dann den Kindern Hoffnung auf eine bessere Zukunft und auf ein glückliches 

Ende in ihrem eigenen Leben geben. Märchen deuten auf viele 

Schwierigkeiten, Probleme oder Konflikte, aber sie stellen zugleich auch das 

gute Ende bzw. die Möglichkeit der Konfliktlösung dar, mit welchen sich 

Kinder identifizieren können und die den Kindern intuitiv Hoffnung 

verschaffen, dass auch ihre inneren Konflikte eines Tages gelöst werden. Das 

Werk gilt seit jeher als ein wichtiges pädagogisch-kinderpsychologisches 



 

20 

 

Werk, das auch für die erzieherische Praxis von ausschlaggebender Bedeutung 

ist. 
26

  

Im Rahmen dieser Arbeit sollen Propps und Bettelheims Märchenforschungen 

berücksichtigt werden und sie sollen speziell für die Analyse des Aschenputtel 

Märchens herangezogen werden. Es gibt noch andere Märchenforschungen, die 

sich mit anderen Aspekten beschäftigen, aber es können hier nicht alle 

berücksichtigt werden, deshalb wird das Augenmerk auf diese zwei 

Auffassungen gerichtet. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

                                                           
26 Orde, Heike vom (IZI) 2012 :Bruno Bettelheim: Kinder brauchen Märchen. https://www.br-

online.de/jugend/izi/deutsch/publikation/televizion/25-2012-2/vom_Orde-Kinder_brauchen_Maerchen.pdf 

[13.05.2019] 

https://www.br-online.de/jugend/izi/deutsch/publikation/televizion/25-2012-2/vom_Orde-Kinder_brauchen_Maerchen.pdf
https://www.br-online.de/jugend/izi/deutsch/publikation/televizion/25-2012-2/vom_Orde-Kinder_brauchen_Maerchen.pdf


 

21 

 

3 Basiles Märchen 
 

3.1 Entstehungskontext 

 

Giambattista Basile (1575-1632) war ein italienischer, aus Neapel stammender 

Verwaltungsbeamter und Dichter, der für die Gattung Märchen von großer 

Bedeutung ist. Als er nach dem militärischen Dienst als Dichter tätig wurde, 

schrieb er unter anderem italienische Madrigale, Oden und Eklogen. Ebenfalls 

verfasste er im Jahr 1635 die Eklogen mit dem Titel Le muse napolitane, deren 

Besonderheit es ist, dass sie im neapolitanischen Dialekt verfasst worden 

sind.
27

 In der Zwischenzeit beschäftigte sich Basile dann mit seiner 

wahrscheinlich größten Arbeit, die sich in der Struktur sehr am Decamerone 

(1587) von Boccacio orientiert. Aus dieser Arbeit, wo er sich mit den 

Volksmärchen, die in Neapel zu seiner Zeit oder vor seiner Zeit erzählt 

wurden, beschäftigte, entstand der Pentamerone (1634-1636), eine Sammlung 

von insgesamt fünfzig Geschichten bzw. Märchen, die wiederum in fünf Tage 

gegliedert wurden.
28

 Laut Asor Rosa 
29

 besteht kein direkter Zusammenhang 

zwischen Bocaccios Decamerone und Basiles Pentamerone, sondern es ist eher 

eine neue, abweichende Form, die sich in der Grundstruktur mit dem 

Decamerone vergleichen lässt. Basile setzte der Novelle Bocaccios entgegen, 

indem er seinem „cunto“ rhetorische Elemente beifügte und indem er seine 

Geschichten anders behandelte: „il cunto è una novella toscana travestita, e 

sabotata nel finale“
30

. Il Pentamerone, auch bekannt unter dem Namen Lo 

cunto de li cunti wird in der Enzyklopädie des Märchens (1977-2015) als „die 

erste kompakte europ. Sammlung von populären Erzählüberlieferungen aller 

Art, und […] bis heute das schönste, weil anregendste Märchenbuch für 

anspruchsvolle Leser […].“
31

, beschrieben. Dieses Werk wurde von 

Giambattista Basile zu Lebzeiten verfasst, aber erst nach seinem Tod von 

seiner Schwester unter dem Namen Lo cunto de li cunti veröffentlicht. Il 

Pentamerone besteht aus einer Rahmenerzählung, wo es um eine Prinzessin 

                                                           
27

 Bausinger 1977, S. 1296–1297. 
28

 Basile und Croce 2001, XVI. 
29

 Asor Rosa 1993, S. 869. 
30

 Asor Rosa 1993, S. 869. 
31

 Bausinger 1977, S. 1298. 



 

22 

 

namens Zoza geht, die niemals lacht. Wie es der Titel des Werkes schon verrät, 

ist das Werk in fünf Tage gegliedert, wobei jeden Tag wiederum zehn 

Geschichten erzählt werden. 
32

 Dadurch, dass diese Märchensammlung im 

neapolitanischen Dialekt entstanden ist, erwies es sich als schwierig, eine gute 

italienische Übersetzung für das Werk zu schaffen. Auch die Verbreitung 

erwies sich als sehr träge, da dieser Dialekt außerhalb Neapels wenig bis gar 

nicht verstanden wurde. Laut Gino Doria 
33

 kam erst im Jahr 1925 eine 

italienische Übersetzung des Pentamerone zum Vorschein. Diese gelungene 

Übersetzung, die vom neapolitanischen Dialekt in das Standarditalienisch 

verfasst wurde stammt von niemand geringerem als Benedetto Croce: 

Croce vi è miracolosamente riuscito, oltre che per la vastità delle sue 

conoscenze e sua eccellenza di scrittore, anche […] per la pazienza, la tenacia, e 

quasi l‟obbligo morale che poneva in ogni cosa imprendesse.
34

 

Die erste deutsche Übersetzung wurde im Jahre 1846 von Felix Liebrecht 

veröffentlicht.
35

 

3.2 Merkmale 

3.2.1 Das Neapolitanische  

 

Basiles Märchenstoffe sind sowohl von volkstümlichen, italienischen 

Überlieferungen, als auch von orientalischen Quellen entnommen. Das 

besondere und auffälligste Merkmal, das bei Basile zu finden ist, ist die 

Verwendung des neapolitanischen Dialekts. 
36

 Bei Asor Rosa heißt es:  

La fiaba è un “cunto dell‟uerco“. Ostenta la ricchezza lessicale del dialetto 

napoletano, e ne inscena, iperbolicamente a cuento e a millanta, la 

rappresentazione narrativa. L‟intensità dell‟applicazione stilistica mette in 

barocco delirio le potenzialità artificiose del ricco archivio linguistico di Napoli. 

E la scrittura si organizza secondo il modulo tematico della galleria di sinonimi. 
37

 

                                                           
32

 Anon.: Das Pentamerone ׀ Märchenatlas. http://www.maerchenatlas.de/aus-aller-welt/italienische-

marchen/giambattista-basile/das-pentameron/ [04.03.2019] 
33

 Basile und Croce 2001, S. VI–VII. 
34

 Basile und Croce 2001, VII. 
35

 Anon.: Das Pentamerone ׀ Märchenatlas. http://www.maerchenatlas.de/aus-aller-welt/italienische-

marchen/giambattista-basile/das-pentameron/ [04.03.2019] 
36

 Anon.: Das Pentamerone ׀ Märchenatlas. http://www.maerchenatlas.de/aus-aller-welt/italienische-

marchen/giambattista-basile/das-pentameron/ [04.03.2019] 
37

 Asor Rosa 1993, S. 873. 

http://www.maerchenatlas.de/aus-aller-welt/italienische-marchen/giambattista-basile/das-pentameron/
http://www.maerchenatlas.de/aus-aller-welt/italienische-marchen/giambattista-basile/das-pentameron/
http://www.maerchenatlas.de/aus-aller-welt/italienische-marchen/giambattista-basile/das-pentameron/
http://www.maerchenatlas.de/aus-aller-welt/italienische-marchen/giambattista-basile/das-pentameron/
http://www.maerchenatlas.de/aus-aller-welt/italienische-marchen/giambattista-basile/das-pentameron/
http://www.maerchenatlas.de/aus-aller-welt/italienische-marchen/giambattista-basile/das-pentameron/


 

23 

 

Durch den Gebrauch des neapolitanischen Dialektes hat Basile einen sehr 

weiten Raum für Sprachkomik geschaffen.
38

  

 

3.2.2 Literarisierung vs. naive Ästhetik  

 

Gino Doria 
39

 sagt im Vorwort des Werkes Il Pentamerone, dass eben dieses 

Werk zwei Gesichter habe. Auf der einen Seite steht laut Doria nämlich das 

typische Märchenhafte und auf der anderen Seite wiederum kann diese 

Märchensammlung als eine Darstellung wahren neapolitanischen Lebens dieser 

Zeit angesehen werden, wo man Eindrücke über die Stadt, ihre Landschaften 

und ihre Umfelder bekommt, da Basile einen sehr realistischen Stil ausübt. Bei 

Lüthi wird Basiles Stil wie folgt beschrieben: 

Das Gewand ist barock, Basile durchwirkt seine Geschichten mit ganzen 

Girlanden von Wortvariationen und mutwilligen Schnörkeln, von Vergleichen, 

Allegorien, Anspielungen, Wortspielen, das Ganze gewürzt durch Witz, Humor 

und Ironie, wobei die Kraft der Volkserzählung und die Spielfreude des 

barocken Dichters zu einer seltsamen, aber reizvollen Einheit kommen. 
40

 

Basiles Texte, also auch das Märchen La gatta cenerentola, zeichnen sich vor 

allem dadurch aus, dass sie viele Metaphern beinhalten, die die Texte verspielt 

darstellen.
 41

 Sein Stil wirkt auf uns eher überladen, was für die Literatur der 

damaligen Zeit, also dem Barock, üblich war. Bei Basiles Schreibweise 

kommen ebenfalls viele spöttische und zweideutige, ironische Elemente vor, 

die verlangen, als solche interpretiert zu werden. Dieser Stil lenkt in gewisser 

Art und Weise von der eigentlichen Intrige ab. Auch bei seiner Aschenputtel-

Version wird das deutlich, wenn man bedenkt, dass es eigentlich um das 

Intrigenspiel der Stiefschwestern gegenüber Aschenputtel geht. Das ist die 

Kunst, die hinter dieser literarischen Version von Giambattista Basile steckt. 

Des Weiteren ist es so, dass Basiles Märchen aus der Handlung heraus lebt. 
42

 

Basile formt mit seiner Art des Märchenschreibens das Volksmärchen um und 

gestaltet daraus ein rundum literarisches Werk. Er schafft es unter anderem 

                                                           
38

 Anon. : Das Pentamerone ׀ Märchenatlas. http://www.maerchenatlas.de/aus-aller-welt/italienische-

marchen/giambattista-basile/das-pentameron/ [04.03.2019] 
39

 Basile und Croce 2001, V. 
40

 Lüthi 1979, S. 48. 
41

 Ranke und Brednich 1979, S. 1298. 
42

 Rötzer 1988, S. 142. 

http://www.maerchenatlas.de/aus-aller-welt/italienische-marchen/giambattista-basile/das-pentameron/
http://www.maerchenatlas.de/aus-aller-welt/italienische-marchen/giambattista-basile/das-pentameron/


 

24 

 

dadurch, die naive Märchenästhetik, wie sie etwa im Volksmärchen vorkommt, 

zu überreizen. In Basiles Pentamerone schafft er sozusagen zwei Welten. Die 

eine Welt, die die Rahmenerzählung trägt ist die reale Welt, wo Frauen aus 

dem Volk, sowie es im Alltag üblich ist, Geschichten bzw. Märchen vortragen. 

Außerdem findet man im gesamten Werk volkstümliche, neapolitanische 

Sprichworte, die das Kunstmärchen dem Volksmärchen ähnlich sein lassen. 

Auf der anderen Seite gibt es aber die märchenhafte Welt, die sich in all den 

anderen neunundvierzig Märchen im Pentamerone lesen lassen. Sie beinhalten 

gewisse Elemente, die märchenhaft und übernatürlich auf die Leser/innen 

wirken. Diese Wirkung von ironischen, reizvollen und verschnörkelten 

Stileigenschaften lässt sich in der gesamten Märchensammlung wiederfinden 

und zeichnet Basiles Werk auch dadurch aus. Das Alltägliche und Traditionelle 

kreuzt das Wunderbare, Märchenhafte und Unvorstellbare.
43

 Die naive 

Ästhetik des Volksmärchens bleibt trotz des kunstvollen Stils von Giambattista 

Basile bestehen. Deshalb heißt es bei Mayer und Tismar: 

Diese Stiltendenzen, im 18.Jahrhndert als Schwulst („monstruosità“) kritisiert, 

stören den Märchencharakter nicht, aber sie erweitern die Grenzen des 

Volksmärchens. Stärker als im Volksmärchen schießt Alltagsrealistik in den 

abgezirkelten Bereich der Märchengeschehnisse. Bei Basile zeichnet sich die 

Geburt der Gattung Kunstmärchen ab, indem er mit dem vorgefundenen 

Material bewußt spielt und es nach seinen eigenen Erzählmanieren souverän 

präsentiert.
44

 

 

3.2.3 Moral 

 

Obwohl der Fokus bei seinen Texten darin liegt, den Leser oder die Leserin zu 

unterhalten, gibt es bei Basile am Anfang und am Ende seiner vielen Märchen 

moralisierende Rahmentexte. Auch in La gatta cenerentola (1634-1636), 

worauf im Rahmen dieser Arbeit der Fokus gelegt werden soll, lassen sich 

diese moralisierenden Rahmentexte finden.  

Sempre l‟invidia, nel mare della malignità, ebbe in cambio di vesciche l‟ernia; 

e, dove crede vedere altri annegati nel mare, si trova essa o sott‟acqua o rotta a 

uno scoglio; come accadde a certe giovani invidiose, delle quali fo disegno di 

dirvi la storia.
45

 

                                                           
43

 Klotz 1985, S. 45–47. 
44

 Mayer und Tismar 1997, S. 19. 
45

 Basile und Croce 2001, S. 49. 



 

25 

 

Das Märchen vom Aschenputtel beginnt bei Giambattista Basile mit dieser Art 

von Moral, die das Märchen einleitet. Die einleitende Moral spricht davon, 

dass der Neid, „l‟invidia“
46

, im Meer der „malignità“
47

, der Bosheit bzw. 

Gehässigkeit, angekommen ist und dass er statt jemand anderen ertrinken zu 

sehen, selbst ins Wasser stürzt, oder an einer Klippe scheitert. Es wird auch 

darauf hingewiesen, dass es genau so gewissen Mädchen ergangen ist, von 

denen die folgende Geschichte erzählen wird.
 48

 

 

3.3 La gatta cenerentola  

 

Basile gilt als einer der Märchendichter, dessen Aschenputtel-Version als eine 

Art Prototyp für alle weiteren und später entstandenen Versionen derselben 

Geschichte gilt.
49

 In seiner Märchensammlung Il Pentamerone ist das Märchen 

vom Aschenputtel am ersten von fünf Tagen zu finden und wird als sechste 

Geschichte von einer in der Rahmenerzählung auserwählten Märchenerzählerin 

vorgestellt.  

Ein Prinz, der nicht namentlich genannt wird, verliert seine erste Frau und die 

Mutter seiner einzigen Tochter die sich Zezolla nennt. Zu Beginn der 

Geschichte liebt der Vater seine Tochter abgöttisch und macht alles zu ihrem 

Gunsten. So bekommt sie auch eine Hofmeisterin, die sich um Zezolla 

kümmern soll. Das junge Mädchen beklagt sich bei der Hofmeisterin über 

seine Stiefmutter, die ihr gegenüber immer boshafter wird. Daraufhin gibt die 

Hofmeisterin, die sich im Märchen Carmosina nennt, Zezolla Ratschläge, wie 

sie die Stiefmutter loswerden könnte und wie sie dann ihren Vater bitten 

könnte, Carmosina zu seiner Frau zu nehmen. So wird die Hofmeisterin kurz 

darauf die dritte Frau ihres Vaters. Während des Hochzeitsfestes kommt eine 

kleine Taube auf den Balkon geflogen, wo sich Zezolla gerade befindet. Diese 

kleine Taube lässt Zezolla wissen, dass sie, wenn sie nach etwas Verlangen 

hätte, diesen Wunsch die Feentaube auf Sardinien wissen lassen soll. Kürzeste 

Zeit nach der Hochzeit wird auch diese Frau, die zuerst ihre Bezugsperson ist, 
                                                           
46

 Basile und Croce 2001, S. 49. 
47

 Basile und Croce 2001, S. 49. 
48

 Basile und Croce 2001, S. 49. 
49

 Perrault et al. 2006b, S. 256. 



 

26 

 

grausam und bringt ihre bis dato verborgenen Töchter ins Haus. Diese Töchter 

werden ebenfalls alle namentlich genannt, sie heißen Imperia, Calamita, 

Fiorella, Diamante, Colombina und Pascarella. Im Märchen wird auch auf die 

neue Namensgebung der leiblichen Tochter hingedeutet. Dadurch, dass sie 

neue und sehr viele, aber auch niedrige Aufgaben im Haus bekommt, verändert 

sich nicht nur ihr Status, sondern auch ihr Name – denn von nun an wird sie 

nur noch „Gatta cenerentola“ genannt. Basiles Märchen wird durch eine Reise 

des Vaters nach Sardinien fortgesetzt. Er fragt seine Stieftöchter und am Rande 

seine einzige leibliche Tochter, was er ihnen von der Reise mitbringen solle. 

Zezolla wünscht sich nichts anderes, als dass ihr Vater sich zu der Feengrotte 

begeben soll und dass er von dort eine ihr unbekannte Gabe mitbringen soll 

und sie sagt, dass er nicht von Sardinien wegkommen wird, bis er sich erinnert, 

ihr diese Gabe mitzubringen. Als er von Sardinien nicht wegkommt und sich 

durch jemand anderen erinnern muss, dass er das Geschenk für seine leibliche 

Tochter vergessen hat, begibt er sich zu dem besagten Ort, wo er von einer 

Jungfrau einen Dattelzweig, eine Haue und einen kleinen Eimer, die mit Gold 

versehen sind, bekommt und noch ein seidenes Handtuch, mit welchem der 

Dattelzweig abgetrocknet werden soll. Durch die gute Pflege von Aschenputtel 

wächst der Zweig bereits nach einigen Tagen zu einem schönen Dattelbaum 

und es tritt eine Fee hervor, die sie fragt, was sich das Mädchen wünscht. 

Aschenputtel antwortet daraufhin, dass sie einmal aus dem Haus gehen will, 

ohne dass ihre Schwestern das merken. So sagt die Fee, dass ihr Wunsch durch 

einen bestimmten Spruch in Erfüllung gehen soll. Folgenden Spruch muss sie 

sagen, um die Dinge zu bekommen:  

Dattero mio dorato, 

con la zappetta d‟oro t‟ho zappato; 

con il secchietto d‟oro, inaffiatto; 

con la fascia di seta t‟ho asciugato. 

Spoglia te e vesti me!
50

 

 

Insgesamt dreimal lässt sich das Mädchen vom Dattelbaum einkleiden und zu 

einer wunderschönen jungen Frau verwandeln. Nebenbei wird sie auch noch 

mit Kutschen und Dienern ausgestattet, damit sie zum Fest gelangen kann. Als 

der König, der das Fest veranstaltet, dieses wunderschöne Mädchen zum ersten 

Mal sieht, ist er beeindruckt und fühlt sich ihr hingezogen. Als sie sich vom 

                                                           
50

 Basile und Croce 2001, S. 52. 



 

27 

 

Fest davonmacht, befiehlt der König einem seiner Diener, dass er ihr folgen 

muss. Bei dem ersten Verschwinden von Aschenputtel wird der Diener durch 

Goldtaler, die sie ausstreut abgelenkt und beim zweiten Mal streut sie eine 

Handvoll Perlen aus, die den Diener wieder ablenken und Aschenputtel erneut 

flüchten kann. Am dritten Festtag fährt sie so schnell mit der Kutsche davon, 

dass sie ihre „pianella“ 
51

 verliert. Der König verlangt daraufhin alle Frauen der 

Häuser zu sich, die reichen sowie die armen und die schönen sowie die 

hässlichen, damit sie den gefundenen Pantoffel anprobieren. Als Aschenputtel 

ihn anprobieren soll, passt dieser Pantoffel wie angegossen und ihre 

Stiefschwestern flüchten peinlich berührt.
52

  

3.3.1 Ursprung von Basiles Version 

 

Die Erzähltypen von dem Aschenputtel-Märchen sind weltweit verbreitet und 

das Märchen wird als das beliebteste überhaupt definiert. Aschenputtel wird zu 

den Zaubermärchen gezählt, wo auf der einen Seite die Märchenfiktion steht 

und wo auf der anderen Seite eine lebensechte, schicksalhafte Erzählung 

vorgestellt wird. Der Verbreitungsschwerpunkt Basiles La Gatta Cenerentola 

liegt laut der Enzyklopädie des Märchens 
53

 in Nord-, Mittel- und Osteuropa. 

Im Süden findet man diesen Märchentypus kaum. Das Vorkommen des 

Dattelbaumes, wie er etwa bei Giambattista Basile beschrieben ist, lässt sich 

auf ältere, von Irland bis Hinterindien stammende Varianten des Märchens 

zurückführen. In diesen älteren Varianten kommt es zu einer Beerdigung des 

getöteten Tieres, das Aschenputtel zu Lebzeiten geholfen hat und das nach der 

Beerdigung noch als Kleiderspender am Grab dient. Zumindest werden in 

diesen Versionen, die dem Aschenputtel schon sehr ähnlich sind, am Grab des 

helfenden, getöteten Tieres Kleiderfunde beschrieben. Bei Basile wird eine 

leicht veränderte und literarisierte Variante vorgestellt, die anscheinend von der 

oben erwähnten Variante abgeleitet wurde. Bei Basiles Märchen gibt es den 

kleiderspendenden Baum, den Aschenputtel von einer feeartigen Frau 

geschenkt bekommt und der ihr ebenfalls zu neuen, schönen Kleidern verhilft.  

 

                                                           
51

 Basile und Croce 2001, S. 53. 
52

 Basile und Croce 2001, S. 49–54. 
53

 Ranke und Brednich 1979, S. 39–40. 



 

28 

 

3.3.2 Motivische Besonderheiten 

 

Ein Element, das sich, wie später noch gezeigt werden soll, von anderen 

Aschenputtel-Versionen unterscheidet ist, dass es, so ist es dem Märchen zu 

entnehmen, keine Bedingungen für die Gaben seitens der Fee bzw. den 

kleiderspendenden Baum gibt. La Gatta Cenerentola bekommt ihre Wünsche, 

ohne dass dafür von ihrer Seite aus etwas eingehalten oder getan werden muss. 

Im Zusammenhang zu den Gaben, die Aschenputtel im Laufe der Erzählung 

erhält, steht der kleiderspendende Baum. Dieser besondere Baum könnte in 

dieserVersion als die helfende, verstorbene Mutter von der Protagonistin 

gedeutet werden. Wie schon vorher erwähnt und aus der Enzyklopädie des 

Märchens 
54

 entnommen, besteht ein Zusammenhang zwischen den toten oder 

getöteten Helfern oder Helferinnen und dem kleiderspendenden Dattelbaum. 

So könnte es auch durchaus sein, dass Basile sich an einer bereits vorhandenen 

Version lehnt und die verstorbene Mutter indirekt durch das Vorkommen des 

Dattelbaumes und der erscheinenden Fee in die Handlung mit einbezieht. Dies 

sind aber nur Vermutungen. 

 

Der Bezug zur Asche in den heute bekannten Aschenputtel-Versionen scheint 

den Ursprung aus der Volksetymologie zu haben. Diese volksetymologische 

Definition setzt sich aus zwei Wörtern zusammen, nämlich aus dem 

griechischen Wort achylia, das Asche bedeutet und aus pouttos oder poutti, 

was so viel wie weibliche Geschlechtsteile bedeutet. Die heutige Bedeutung für 

das griechische Wort Achylopouttoura definiert allgemein eine Frau, die immer 

nur am Feuer sitzt oder eine Katze, die in der Asche des Herdes oder Ofens 

sitzt und unten rum immer schmutzig ist. Das Motiv der Asche, wie es unter 

anderem bei Basile zu finden ist, wird in den Märchen vom Aschenputtel 

ausschließlich in den europäischen Überlieferungen aufgenommen und kommt, 

wie in Folge noch ersichtlich sein wird, auch in den Versionen von Perrault 

und der Brüder Grimm vor.
55

  

 

                                                           
54

 Ranke und Brednich 1979, S. 44. 
55

 Ranke und Brednich 1979, S. 39–43. 



 

29 

 

Die Hofmeisterin, die sich bei Basile Carmosina nennt, kommt auch nur in 

dieser Variante als solche vor. Weder in den älteren noch in den jüngeren 

Aschenputtel-Versionen wird auf diese Figur eingegangen und es kann kein 

ähnlicher Bezug dazu hergestellt werden. Es liegt also nahe, dass die 

Hofmeisterin eine Figur ist, die von Basile erfunden wurde.  

 

Ein weiteres auffälliges Element bei Basile ist das Vorkommen der kleinen 

Taube, die Aschenputtel aufsucht, um ihr zu sagen, dass, wenn sie Verlangen 

nach etwas habe, sie sich an die Feentaube auf Sardinien wenden soll. In Folge 

soll das Motiv der Taube noch mit denjenigen Versionen Perraults und den 

Brüdern Grimm verglichen werden.
56

 

 

3.3.3 Verwendung von Eigennamen 

 

Eine Besonderheit, die in Basiles Version von Aschenputtel ins Auge fällt, ist, 

dass er den Figuren in diesem Märchen, aber auch in seinen anderen Märchen, 

die im Pentamerone vorkommen, auf die aber im Rahmen dieser Arbeit nicht 

näher eingegangen werden kann, Namen gibt. Alle weiblichen Figuren, die in 

La gatta cenerentola vorkommen, sind mit Namen versehen. Bei Distelmaier-

Haas wird dieser Aspekt angesprochen. Sie sagt:  

Im Märchen gibt es […] keine Individuen, und darum spielen auch die 

Eigennamen dort eine so unbedeutende Rolle. Sie haben nur die Aufgabe, den 

Vertreter einer Gruppe von Menschen zu charakterisieren und treten deshalb 

häufig in Verbindung mit einem kennzeichnenden Adjektiv auf: der dumme 

Hans, die kluge Gretel, der treue Johannes.
57

 

Bei Basile ist es jedoch so, dass die Namengebung der Figuren sehr wohl eine 

bedeutende Rolle spielt. Bei Eva Uhrova heißt es gegensätzlich zu dem oben 

genannten Zitat:  

Personennamen, die Figuren in literarischen Texten benennen, bilden einen 

bedeutenden Bestandteil des Textaufbaus. […] Dieses Interesse ist deshalb 

begreiflich, da die Autoren die Namen der Figuren nicht selten selbst erfinden 

und den schöpferischen Prozeß, der mit der Entstehung und Wahl der Namen 

                                                           
56

 Basile und Croce 2001, S. 49–54. 
57

 Perrault et al. 2006a, S. 133. 



 

30 

 

zusammenhängt, als wichtigen Bestandteil der Genesis des Werkes überhaupt 

betrachten. 
58

 

Der Aspekt der Namengebung von Basiles Figuren ist demnach auch ein 

bedeutender Bestandteil für seinen Schreibstil. Sowie Basile Bocaccios Werk Il 

Decamerone als Grundlage für seine Märchensammlung nimmt, verändert er, 

wie bereits erwähnt wurde, gleichzeitig das Volksmärchen, indem er Bocaccios 

Erzählweise mehr ausbaut und seine Erzählweise straffer durchkomponiert. 

Um der novellistischen, für Boccacio typischen Stilistik zu entkommen, 

gestaltet Basile auch seine Hauptfiguren sehr verschieden. So kommt es 

nämlich in seinem Werk vor, dass gewisse Figuren, die unter anderem auch mit 

Namen wie Zoza oder Taddeo, Imperia oder Carmosina  versehen werden, 

einen sehr persönlichen Umriss bekommen. Wiederum gibt es bei ihm Figuren, 

die ohne jegliche Eigenart dargestellt werden, die sich jedoch durch ihre Taten 

herauskristallisieren und auch benennen lassen. 
59

 Die zehn 

Märchenerzählerinnen, die in der Rahmenerzählung aufgrund ihrem Talent, 

wie sie ausgedachte Geschichten auf faszinierende Art erzählen können, 

ausgewählt werden, werden auch mit Namen versehen. Die erste 

Märchenerzählerin ist demnach Zeza, wobei der Name anscheinend von 

Lucrezia abgekürzt wiedergegeben wird. Diese besagte Zeza wird auch als 

„Zezza la scioffata“, die schleichende Zeza beschrieben. Der Grund dafür ist, 

dass sie eine Gehbehinderung hat und deshalb nur schleichend voran kommt. 

Umso besser ist sie im Märchenerzählen und man sagt über sie, dass sie, wo sie 

beim Geschichten erzählen hingelangt, mit ihren Beinen niemals hin kommen 

würde. Eine andere ausgewählte Märchenerzählerin nennt sich „Cecca storta“, 

was so viel wie die krumme Cecca bedeutet. Sie wird aufgrund ihrer 

physischen Behinderung ähnlich wie Zeza beschrieben. Des Weiteren gibt es 

unter anderem noch Menica, der Name einer gekürzten Form von Domenica, 

die als „vozzolosa“ bezeichnet wird. Der Kropf bezeichnet eine „(durch eine 

krankhafte Vergrößerung der Schilddrüse bewirkte) nach außen meist 

sichtbare, oft auffällige Verdickung des Halses an der Vorderseite.“ 
60

 Er 

                                                           
58

 Uhrova 1992Sprechende Namen in literarischen Texten vom kontrastiven Standpunkt aus. Hg.v. Universität 

Brünner. 

https://digilib.phil.muni.cz/bitstream/handle/11222.digilib/105261/1_BrunnerBeitratgeGermanistikNordistik_08-

1992-1_3.pdf?sequence=1 [30.03.2019] 
59

 Klotz 1985, S. 45. 
60

 Anon. 2019 .: Duden ׀ Kropf ׀ Rechtschreibung, Bedeutung, Definition, Synonyme, Herkunft. 

https://www.duden.de/rechtschreibung/Kropf [23.04.2019] 

https://digilib.phil.muni.cz/bitstream/handle/11222.digilib/105261/1_BrunnerBeitratgeGermanistikNordistik_08-1992-1_3.pdf?sequence=1
https://digilib.phil.muni.cz/bitstream/handle/11222.digilib/105261/1_BrunnerBeitratgeGermanistikNordistik_08-1992-1_3.pdf?sequence=1


 

31 

 

befindet sich im Bereich des Halses und ist sehr wichtig für die sprachliche, 

mit Stimme versehene Kommunikation. Für die Märchenerzählerinnen ist der 

Kropf also ein sehr wichtiges Körperteil. Die vierte Erzählerin heißt Tolla, das 

von Vittoria abgeleitet werden kann. Ihre Eigenschaft ist eine große Nase, 

weshalb sie auch gerne „nasuta“ genannt wird. Die Nase ist aber auch ein sehr 

wichtiges Sinnesorgan, denn mit ihr können nicht nur Gerüche wahrgenommen 

werden, sondern es können auch Geräusche, die alleine durch die Stimme nicht 

entstehen können, produziert werden. Für die Erzählerin ist auch die Nase also 

ein wichtiges Instrument. Eine andere Märchenerzählerin in Basiles 

Pentamerone hat einen sehr auffälligen Buckel. Sie nennt sich Popa oder 

Porzia und der Buckel dient ihr beim Märchenerzählen insofern, als dass sie in 

ihrem Buckel angeblich ganz viele Geschichten mit sich trägt. Die Namen sind 

also, wie eben veranschaulicht wurde, wichtige Bestandteile in Basiles 

Märchensammlung, die auch über seine Figuren einiges preisgeben können. 
61

 

Michelangelo Picone äußert sich zu den Namen im Pentamerone wie folgt: 

Paragonati ai nomi delle narratrici decameroniane, tutti allusivi al processo di 

raffinamento letterario da esse portato avanti […] i nomi delle dieci narratrici 

pentameroniane, ricavati non dalla classicità ma dalla quotidianità, rivelano da 

una parte il loro radicamento popolare […] e dall‟altra il loro collegamento con 

l‟esercizio della parola realizzata nelle condizioni più umili e nelle situazioni 

più volgari. Le narratrici del Pentamerone si presentano insomma come il 

rovesciamento parodico, come pure si è voluto sostenere con eccessiva 

leggerezza. 
62

 

4 Perraults Märchen 

4.1 Entstehungskontext 

 

Charles Perrault (1628-1703) war französischer Schriftsteller und der 

bekannteste französische Märchendichter. Aus einer angesehen bürgerlichen 

Familie stammend, wurde Charles Perrault nach seiner Tätigkeit als 

Rechtsanwalt bald Assistent bei seinem Bruder Pierre, der als Steuereinnehmer 

in Paris tätig war. Im Jahr 1671 und nach seiner Tätigkeit bei Colbert wurde er 

schließlich in die Académie française aufgenommen. Als er dann 1687 in der 

genannten Akademie das sogenannte Preisgedicht mit dem Titel Le Siècle de 

                                                           
61

 Picone 2003, S. 306. 
62

 Picone 2003, S. 307. 



 

32 

 

Louis le Grand vortrug, löste Perrault die Debatte unter dem Namen Querelle 

des Anciens et des Modernes aus, woraus später auch seine Streitschrift über 

diese Querelle, nämlich die Parallèle des Anciens et des Modernes (1688), 

entstand.
63

 Diese besagte Querelle löste den damaligen Streit um die Frage, ob 

die antike oder die moderne Literatur von höherem Prestige sei, aus. Durch 

diesen Streit wurde man sich dessen bewusst, dass der Verlauf der Geschichte, 

sowie die Entwicklung von der Antike in die Moderne nicht umzukehrende 

Entwicklungen waren. Durch dieses Bewusstsein entwickelte sich dann der 

optimistische Fortschrittsglauben heraus, der sich in Folge für das historische 

Denken in der Zeit der Aufklärung bewährte. 
64

  

Die Texte, die Charles Perrault als bekannten französischen Märchendichter 

ausmachen, wurden zunächst nur als einzelne Texte verfasst. Zwischen 1691 

und 1694 entstanden seine Versnovellen Griseldis, Les Souhaits ridicules und 

Peau d’asne. Im Jahr 1696 entstand das Prosamärchen La Belle au bois 

dormant. 1697 erschienen dann die gesammelten Märchen unter dem Namen 

Les Histoires ou contes du temps passé. Jedoch erschien diese 

Märchensammlung unter dem Namen seines Sohnes Pierre P. Darmancour. 

Der Grund, warum Perrault seinen eigenen Namen nicht mit den Märchen in 

Verbindung bringen wollte, könnte die Querelle gewesen sein, in die er auch 

verwickelt war.  

Sowie bei Basile waren die Märchen Perraults anfangs nicht als Kinderliteratur 

ausgerichtet. 
65

 Es wird behauptet, dass die Werke von Basile und Perrault 

eigentlich für lebenserfahrene, belesene Menschen gedacht waren, die sich 

ernsthaft für ihre Texte interessierten und die den Sinn, der hinter den Texten 

steht, erkennen und verstehen konnten. 
66

 Demnach waren Perraults Märchen 

an Menschen gerichtet, die unter anderem in den literarischen Salons 

aufzufinden waren und an die Menschen, die seine Kunst, nämlich die Kunst, 

mit der er durch seinen ironischen und zugleich feinen Stil volkstümliche 

Überlieferungen umformte, zu verstehen wussten. Seit dem neunzehnten 

Jahrhundert erst wurden Perraults Märchen, wie auch die Märchen vieler 

                                                           
63

 Ranke und Brednich 2002, S. 746. 
64

 Perrault et al. 2006a, S. 131–132. 
65

 Ranke und Brednich 2002, S. 746–748. 
66

 Basile und Croce 2001, XVI. 



 

33 

 

anderer Märchendichter, für Kinder aufbereitet und seither werden auch 

Perraults Märchen zur Gattung der Kinderliteratur gezählt.
67

 In dem 

Widmungsbrief aus dem Jahr 1697, der an Elisabeth-Charlotte d‟Orléans, einer 

Nichte Ludwigs XIV., gerichtet war, geht Perrault auf die eigentliche 

Bedeutung des Märchens ein. Er erklärte beispielsweise, dass Märchen in 

sozial benachteiligten Familien erzählt werden, mit dem Ziel, die Kinder damit 

erziehen zu können. Außerdem erhofften sich diese Familien von der 

Erzählweise, dass sie den Verstand und sogar das Weltbild ihrer Kinder 

verbessern können und somit auch die moralischen Werte angepasst werden 

können. Als Begründung, warum die Nichte Ludwigs XIV. seine Märchen 

lesen sollte nannte er das Argument, dass es ihr sicherlich ein Anliegen sein 

würde, zu wissen, was in ihrem Volk vorging.
68

  

Eine andere Auffassung, warum Perraults Märchen vorerst nicht als 

Kinderliteratur gedeutet wurde und als Literatur für Erwachsene angesehen 

wurde, ist in Contes (1987) zu finden: „Les Contes de Perrault sont écrits pour 

des adultes, mais pour des adultes qui voulaient être traités comme des 

enfants.“
 69

 Unter diesem Zitat ist zu verstehen, dass sich erwachsene 

Menschen auf eine Art und Weise bestätigen wollen. Sie schlüpfen sozusagen 

in die Rolle des Kindes, um in ihrer sozialen Position voran kommen zu 

können. Die Rolle des Kindes dient zur Ablenkung, damit sie sich in 

irgendeiner Art und Weise durchsetzen und bestätigen können.  

In der Enzyklopädie des Märchens 
70

 steht, dass es sich als schwierig erweise, 

Perraults Quellen zu benennen, aber dass es schon so scheint, als wäre Perrault 

zumindest mit den früheren, bereits vorhandenen Märchen vertraut gewesen. 

Er behandelt nämlich in seinen Märchen bereits vorhandene Themen, wie sie 

unter anderem auch in Giambattista Basiles Cunto de li cunti zu finden sind. 

Eine weitere Gemeinsamkeit zu Basile besteht wohl darin, dass sich beide mit 

den mündlichen Überlieferungen ihrer Zeiten beschäftigt haben. Jedoch sind 

das nur Vermutungen, da es zu den mündlichen Überlieferungen kaum bis 

keine Aufzeichnungen gibt. Bei Zuber Roger wird diese Problematik ebenfalls 

                                                           
67

 Ranke und Brednich 2002, S. 750. 
68

 Perrault et al. 2006a, S. 133. 
69

 Perrault 1987, S. 43. 
70

 Ranke und Brednich 2002, S. 748. 



 

34 

 

aufgegriffen: „L‟appartenance de nos Contes au folklore ancien est donc très 

problématique et les „emprunts“ de Perrault à la tradition sont impossibles à 

mesurer.“
71

 Das Thema der Versnovelle Griseldis, nämlich die Geschichte 

einer ehrenwerten Frau, die zu Unrecht von ihrem Mann hart geprüft wird, war 

für Perrault beispielsweise ein Spiegelbild seiner Gesellschaft, denn er stellte in 

diesem Märchen die edlen und zugleich sehr mutigen Frauen in seiner eigenen 

Gesellschaft dar. Wichtig zu erwähnen ist hierbei auch, dass dieser Stoff 

bereits bei Boccaccio in seinem Decamerone vorkommt und auch hier wieder 

eine Gemeinsamkeit zum italienischen Märchendichter Giambattista Basile 

festgestellt werden kann. Es lässt sich also darauf schließen, dass Perrault das 

Werk von Boccaccio kannte und dass er sich thematisch an dieses anlehnte. 

Auch in Perraults Peau d’asne finden sich Themen wieder, die unter anderem 

auch schon bei Basile behandelt wurden. Cendrillon, das Märchen vom 

Aschenputtel, ist anscheinend, wie später noch ersichtlich sein wird, auch von 

Giambattista Basile beeinflusst worden.
72

 Auch bei Zuber Roger wird darauf 

hingedeutet: „Perrault s‟est sans doute servi des conteurs italiens Straparole et 

Basile.“
73

 Ebenso behaupteten der griechische Geograph Strabon (etwa 63 v. 

Chr.) und der römische Historiker Elien (3. Jhnd.), dass der Prototyp von dem 

heute bekannten Aschenputtel der Mythos der Kurtisane Rhodopis sei.
74

 

Außerdem geht man in dem Vorwort zum Aschenputtel-Märchen auch darauf 

ein, dass Perrault Basiles Märchen gelesen haben könnte und dass davon 

ausgegangen werden kann, dass das Aschenputtel-Märchen eine Adaptation 

Basiles mit einigen inhaltlichen und stilistischen Unterschieden sein könnte. 
75

  

Die Märchensammlung von Charles Perrault wurde in viele Sprachen 

übersetzt. Beispielsweise wurde im Jahr 1745 die gesamte Sammlung ins 

Deutsche übersetzt. Durch die Übersetzungen wurden seine Märchen in ganz 

Europa erzählt und berühmt. 
76

 

 

                                                           
71

 Perrault 1987, S. 18. 
72

 Ranke und Brednich 2002, S. 747–749. 
73

 Perrault 1987, S. 16. 
74

 Perrault et al. 2006b, S. 256. 
75

 Perrault et al. 2006b, S. 256. 
76

 Ranke und Brednich 2002, S. 750. 



 

35 

 

4.2 Merkmale  

 

4.2.1 Reverenz an die Gesellschaft 

 

Les Contes de Perrault ont une saveur très particulière : serait inopérant tout 

schéma qui voudrait les comprendre en négligeant leur insertion dans la vie 

contemporaine, leur romanesque si évident et pourtant si mesuré, et, tout 

simplement, leur style.
77

  

Allgemein gilt, dass Perrault sowohl die Volkstradition als auch 

Umgangsformen der höfischen Kultur nutzte, um Konflikte und Sitten seiner 

Zeit zu kommentieren. Laut Doris Distelmaier-Haas löst Perrault sich in seiner 

Schreibweise von dem belehrenden, märchenhaften Erzählton und bleibt sehr 

nahe an den Idealen und deren Vermittlung, die in seiner Epoche 

vorherrschten. Das Idealbild der Menschen aus dem siebzehnten Jahrhundert 

soll in seinen Geschichten dargestellt werden. Demnach heißt es :  

So gelingt es Perrault, über den tradierten Märchenstoff hinaus nicht nur einen 

kleinen lebendigen Einblick in seine eigene Zeit mit ihrer Mode und ihren 

Idealen zu vermitteln, sonder ein ganz persönliches und eigenes Werk zu 

schaffen. Damit steht er durchaus in der Tradition der Märchenerzähler.“
78

  

 

4.2.2 Stilistische Merkmale 

 

Das Märchen wird von einem sehr vertrauten Stil und einem Rhythmus 

geleitet, wo man das Gefühl bekommt, dass der gehobene Stil schwindet. Das 

volkstümlich Gesprochene wird bei Perrault, ähnlich wie bei Basile, in einer 

schriftlichen und auch etwas veränderten Form wiedergegeben. Die Märchen 

reproduzieren zwar nicht exakt den Rhythmus der volkstümlichen Sprache, 

aber dennoch werden sie durch die Märchen neu belebt und es wird zugleich 

auch in gewisser Weise an sie erinnert. Perraults Märchensammlung zeichnet 

sich durch einen sehr einfachen und natürlichen Stil aus, der jegliche Art von 

spaßigem, burleskem Stil ablehnt, aber dennoch stark literarisch ist. Man sagt, 

dass es im Märchen, um eine vernünftige und verantwortungsbewusste Person 

zu formen, einer familiären Sprache und dennoch eines sachlichen Ausdrucks 

bedarf. All diese Aspekte werden bei Perrault eingehalten, was unter anderem 

                                                           
77

 Perrault 1987, S. 39. 
78

 Perrault et al. 2006a, S. 139–140. 



 

36 

 

auch der Grund dafür ist, seine Märchen in Folge zur Gattung der 

Kinderliteratur zu zählen. 
79

  

Die Erzählerstimme in den Märchen beeindruckt durch die Sachlichkeit, sie hat 

aber gleichzeitig auch die Fähigkeit, schöne Elemente auf besondere Art und 

Weise darzustellen.
80

  

Im Vergleich zu dem Märchen La gatta cenerentola vom italienischen bzw. 

neapolitanischen Märchenschreiber Basile wirkt der Stil bei Perrault eher 

natürlich. So wird bei Perrault auch jegliche Art der Darstellung von 

Grausamkeit in der Sprache vermieden. 
81

 Die Gemeinsamkeit zwischen Basile 

und Perrault liegt aber darin, dass beide sich, jeder auf seine spezielle Art und 

Weise, sich für das Schreiben von literarischen Märchen entschieden haben. 

Bei Mayer und Tismar heißt es:  

Gerade weil Perrault den schlichten Ton der Ammenmärchen wiedererzählend 

treffen wollte und am überlieferten Geschehen wenig geändert hat, fallen die 

Elemente höfischer Gesellschaftskultur besonders auf. Beide Sphären, höfische 

Lebensart und naive Wertvorstellung im Volke, scheinen in seiner Erzählmanier 

mit Ironie schicklich und literarisch vermittelt. Darin liegt wesentlich die Kunst 

dieser Märchen. 
82

 

 

4.2.3 Moral 

 

Eine Besonderheit von Perraults Märchenversionen ist die Angabe von zwei 

verschiedenen Moralen, die am Ende der Märchen zu finden sind 
83

: „Pour 

Perrault, le „moral“ se définit par la vertu: il veut se tenir tout près de la morale 

enseignée aux enfants, des préceptes de leur éducation familiale et religieuse.“ 

84
 Die Lehre der Moral, wie sie beispielsweise in den Märchen bei Charles 

Perrault zu finden ist, wird vom lateinischen Wort moralis, was so viel wie 

sittlich bedeutet, abgeleitet. Die Moral gehört in den Bereich der ethischen 

Werte, „dessen Anerkennung und Verwirklichung bei jedem erwachsenen 

                                                           
79

 Perrault 1987, S. 46–48. 
80

 Perrault 1987, S. 50. 
81

 Perrault et al. 2006b, S. 256. 
82

 Mayer und Tismar 1997, S. 23. 
83

 Ranke und Brednich 2002, S. 748. 
84

 Perrault 1987, S. 33. 



 

37 

 

Menschen angenommen wird“
85

. Zur Moral werden soziale, religiöse Werte, 

Normen im Sexualverhalten und Verhaltensnormen im Allgemeinen gezählt. 

Obwohl viele Gesellschaften sich durch ihre moralischen Werte unterscheiden, 

fällt die Volkstümlichkeit der moralisch ambivalenten Trickster-und 

Schelmenfiguren in den Erzählungen auf. Sie verkörpern unter anderem 

unpersönliche Mächte wie Göttlichkeiten, Tiere oder seltener Kinder. Eine der 

wichtigsten Funktionen der Volkserzählungen ist daher die moralische 

Festigung von Normen, die von jeder Gesellschaft festgelegt werden. Die 

Moral kann sowohl in Fabeln, Sagen, Tiermärchen, Schwankmärchen als auch 

in Märchen vorkommen.  

In Bezug auf das Märchen wird die Moral ab dem Zeitpunkt in den Mittelpunkt 

gerückt, als das Märchen „entdeckt, literarisch gepflegt und im Nachhinein 

quasi als volkstümliche Gattung erfunden worden ist“ 
86

.  

Bereits bei Basile sind die moralischen Elemente nicht nur vorhanden, sondern 

die Geschichten sind auf Lehren ausgerichtet, wo Basile sich auf die 

Weisheitslehre und Klugheitsregeln der Popularkultur bezieht.  

Bei Charles Perrault werden die Märchen mit zwei Moralen versehen, die vor 

allem auf die Sozialisation junger Mädchen zielen, deren Moral er selbst in den 

höfischen Tugenden, in Anmut, Bildung und Liebenswürdigkeit beispielsweise 

sieht. Seine Moralen haben zwar das Ziel zu erschrecken, sie sind aber 

gleichzeitig auch Gegenstand höfischen Vergnügens.  

Auch die Brüder Grimm verzichten nicht auf moralische Erziehung, doch bei 

ihnen werden die Moralvorstellungen implizit genannt. Die Entfernung von 

Sexualität, die Betonung auf die christliche Moral, die Abschwächung 

sozialkritischer Elemente und die geschlechterspezifischen Rollenverteilungen 

zeigen, dass die Märchen der Brüder Grimm moralisierend bearbeitet sind.  

Die Eigenschaft der Märchenmoral der Sieg des Kleinen über das Große 

machen die Märchen für Kinder interessant und sie werden so zu einer 

pädagogischen Gattung gezählt.
87

  

                                                           
85

 Gruyter 2011, S. 842. 
86

 Gruyter 2011, S. 846. 
87

 Gruyter 2011, S. 842–849. 



 

38 

 

Es wird in Perraults Moralen scheinbar über die schöne Welt gesprochen, aber 

im Endeffekt steht dahinter eine ernste Botschaft: „Par des voies non 

conventionnelles, elles [=les moralités] vous feront comprendre de fortes 

vérités. […] et elles savent qu‟à la longue ni les méchants ne restent sans 

punition, ni les bons sans récompense, que la souffrance possède un sens, que 

l‟injustice ne dure pas toujours.“ 
88

 In Perraults Cendrillon steht am Ende des 

Märchens folgende Moral:  

La beauté pour le sexe est un rare trésor, 

De l‟admirer jamais on ne se lasse ; 

Mais ce qu‟on nomme bonne grâce 

Est sans prix, et vaut mieux encor. 

 

C‟est ce qu‟à Cendrillon fit avoir sa Marraine, 

En la dressant, en l‟instruisant, 

Tant et si bien qu‟elle en fit une Reine : 

(Car ainsi sur ce Conte on va moralisant.) 

 

Belles, ce don vaut mieux que d‟être bien coiffées, 

Pour engager un cœur, pour en venir à bout, 

La bonne grâce est le vrai don des Fées ; 

Sans elle on ne peut rien, avec elle, on peut tout.
89

 

 

Diese Moral besagt, dass es wohl ein seltener Schatz ist, als eine Frau 

Schönheit zu besitzen und dass man nie daran ermüden kann, diese Schönheit 

zu bewundern. Aber das was man Anmut nennt zählt viel mehr und kostet 

nichts. Die Patin von Aschenputtel bzw. Cendrillon lässt sie das wissen und 

indem sie sie erzieht und lehrt, macht sie aus ihr sogar eine Königin. So 

zumindest erzählt es das Märchen. Im letzten Absatz werden die schönen 

Frauen persönlich mit „Belles“ angesprochen. Es heißt, dass diese Gabe viel 

mehr zählt als die ganze Pracht und man soll wissen, will man ein anderes Herz 

erobern und es behalten, dass die Anmut die wahre Gabe der Feen ist. Ohne die 

Anmut erreicht man nichts, mit ihr anscheinend alles.
90

 Da es bei Perrault auch 

eine „autre moralité“ vom selben Märchen gibt, soll nun auch diese zweite 

Moral vorgestellt werden: 

C‟est sans doute un grand avantage, 

D‟avoir de l‟esprit, du courage, 

De la naissance, du bon sens, 

Et d‟autres semblables talents, 

                                                           
88

 Perrault 1987, S. 52. 
89

 Perrault et al. 2006b, S. 269. 
90

 Perrault et al. 2006a, S. 104. 



 

39 

 

Qu‟on reçoit du Ciel en partage ; 

Mais vous aurez beau les avoir, 

Pour votre avancement ce seront choses vaines,  

Si vous n‟avez, pour les faire valoir, 

Ou des parrains ou des marraines.
91

 

 

Diese Moral spricht darüber, dass es ohne Zweifel von großem Vorteil ist, dass 

man Geist, Mut, Verstand und Herz und auch andere ähnliche Talente besitzt, 

die man vom Himmel als Gaben bekommt. Diese Gaben sind Geschenke, die 

umsonst sind, wenn sie nicht von Paten oder Patinnen geleitet ihren Wert und 

ihre Bedeutung bekommen.
92

 Bei Mayer und Trismar werden die Moralen als 

sprichwortartige und in Versform gehaltene Resümees bezeichnet, in welchen 

Perrault auf eine ironische Weise seine Achtung, aber auch seine Kritik 

gegenüber der feinen Gesellschaft ausdrücken kann. 
93

 So heißt es auch bei 

Distelmaier-Haas:  

Das Ende mit seinen ironischen Anmerkungen […] gliedert die Märchenwelt in 

die Alltagsrealität ein; […] Mit solchen ganz persönlichen Einblenden, die allen 

seinen Märchen eigen sind, gelingt es Perrault, die oft grausamen und starren 

Erzählinhalte auch für den Leser in Frage zu stellen, sie in ein heiteres Licht zu 

rücken, um dann in der Moral ganz unverblümt seine Meinung kundzutun.
94

 

 

4.2.4 Die Namensgebung 

 

Ein weiteres Merkmal in Perraults Märchen ist die Namensgebung der Figuren. 

Meistens ist es so, dass seine Figuren ihre Namen aus folgenden Gründen 

bekommen: 

Le plus souvent, les personnages tirent leur nom-ou surnom – d‟une 

particularité physique (la Barbe bleue, le Petit Poucet, Riquet à la houppe, la 

Belle au bois dormant), d‟un vêtement (Peau d‟Âne, le Petit Chaperon rouge ou 

le Chat botté) ou de leur activité (Cendrillon-Cucendron). 
95

 

Die Namen sind bei Perrault ausschließlich für den Protagonisten oder die 

Protagonistin der verschiedenen Handlungen bestimmt. Anders als bei Basile 

werden die anderen Figuren in den Märchen nicht mit Eigennamen oder 

                                                           
91

 Perrault et al. 2006b, S. 269. 
92

 Perrault et al. 2006a, S. 104. 
93

 Mayer und Tismar 1997, S. 24. 
94

 Perrault et al. 2006a, S. 140. 
95

 Perrault et al. 2006b, S. 46. 



 

40 

 

sprechenden Namen charakterisiert, sondern ihre Eigenschaften werden vor 

allem durch ihre Taten dargestellt. Auch im Märchen vom Aschenputtel wird 

lediglich das Aschenputtel namentlich genannt. Die Stiefmutter und ihre 

Töchter werden hingegen nur mit dem Ajektiv „haїssables“ 
96

 präsentiert, 

wohingegen bei Basile alle Frauen dieses Märchens mit Eigennamen versehen 

sind, wie bereits ausführlich dargestellt wurde. 

4.2.5 Märchen in Prosa und Versform 

 

Perraults Märchensammlung zeichnet sich des Weiteren dadurch aus, dass sie 

sowohl über Märchen in Versen als auch Märchen in Prosa verfügt. Seine 

Versmärchen und Versnovelle, die sich La Marquise de Salusse ou la patience 

de Griselidis, Les Souhaits ridicuels und Peau d’asne nennen, sind vor den 

Prosamärchen entstanden und erschienen zunächst nur als lose Texte. 
97

 Die 

Besonderheit der Märchen in Prosa liegt darin, dass diese Märchen mit 

Kontrasten und teilweise mit spaßigen Elementen versehen sind, die von einem 

einfachen und unkomplizierten Stil geleitet werden. Unter den Kontrasten ist 

gemeint, dass auf der eine Seite die Märchen stehen, wo es zu einer grausamen 

Bestrafung kommt, wie sie etwa beispielsweise in dem Märchen Le Petit 

Chaperon Rouge (1695-1697) zu finden ist. Die grausame Bestrafung meint 

hier den gewaltsamen Tod von Rotkäppchen. Auf der anderen Seite steht der 

wenig oder gar nicht verdiente Lohn oder die Belohnung, wie sie bei le Petit 

Poucet (1695-1697) durch seinen sozialen Aufstieg zu finden sind. Ein 

weiterer Kontrast findet sich zwischen dem Ende, wie es in der 

Dornröschenversion zu finden ist und dem glücklichen Ausgang mit 

Aschenputtels Hochzeit beispielsweise.
98

  

 

 

 

 

                                                           
96

 Perrault et al. 2006b, S. 259. 
97

 Ranke und Brednich 2002, S. 747. 
98

 Perrault 1987, S. 39. 



 

41 

 

4.3 Cendrillon ou la petite pantoufle de verre  

 

4.3.1 Ursprung von Perraults Version 

 

Als Quelle für Perraults Cendrillon ou la petite pantoufle de verre soll hier die 

Überlieferung desselben Märchens von Giambattista Basile genannt werden. 

Anscheinend hat sich Perrault beim Verfassen seiner Märchen an Basiles 

Version angelehnt. Denn nicht nur Cendrillon, sondern auch die Märchen Peau 

d’asne, La Belle au bois dormant, Le Chat botté, Les Fées, Le petit Poucet und 

L’adroite Princesse, die alle zwischen 1695 und 1697 erschienen sind, 

scheinen von Basile mehr oder weniger beeinflusst geworden zu sein. 
99

 Auch 

Marie-Cathérine d‟Aulnoy hat den Aschenputtel-Stoff in ihrem Märchen, das 

den Titel Finette Cendron (1697) trägt, bereits vor oder zeitgleich wie Perrault 

bearbeitet. Doch der ältere Ursprung der Aschenputtel-Version von Charles 

Perrault soll laut Doris Distelmaier-Haas 
100

 aus einer wedischen Sage 

stammen, denn dort wird die sogenannte Ahalyâ, übersetzt die Abendröte, von 

ihrem Gatten Gaûtamas aufgrund ihrer Liebe zu dem Gott Indras dazu 

verdammt, im Wald verborgen in Asche zu liegen, bis Râmas, die Sonne, sie 

wieder befreit. Lange Zeit wurde diese Sage noch mit dem Wechsel der 

Jahreszeiten in Verbindung gebracht. 

Das Schuhmotiv, welches ausschlaggebend für das Märchen vom Aschenputtel 

ist und auch bei Basile schon vorkommt, stammt anscheinend von einer 

Erzählung über Aurora, dem Mädchen das angeblich einen sehr kleinen Schuh 

verliert und einzig und allein der Sonnenprinz namens Mitras, der sie liebt, 

kann ihren Schuh wieder finden. Auch in Ägypten gab es anscheinend schon 

früher eine ähnliche Version. In dieser Variante badet die Kurtisane Rhodope, 

während ein Adler einen ihrer Schuhe stiehlt und diesen zum König von 

Memphis bringt. Dieser lässt daraufhin das Mädchen suchen.
101

  

 

 

                                                           
99

 Ranke und Brednich 1979, S. 1301–1302. 
100

 Perrault et al. 2006a, S. 138. 
101

 Perrault et al. 2006a, S. 138–139. 



 

42 

 

4.3.2 Inhaltliche Unterschiede zu Basile 

 

Es lassen sich allgemeine inhaltliche Unterschiede zwischen Basiles und 

Perraults Aschenputtel-Versionen finden. Bereits zu Beginn des Märchens lässt 

sich schon eine erste Unterscheidung machen. Bei Perrault findet man keinen 

Prinzen, der seine Frau verloren hat, sondern einen Edelmann. Ein weiterer 

Unterschied liegt darin, dass der Mann, also Aschenputtels Vater, insgesamt 

dreimal heiratet, während bei Perrault der Mann nach dem Tod seiner ersten 

Frau nur noch einmal heiratet. Die Stiefmutter, die in beiden Versionen gleich 

böse und gehässig dargestellt wird, hat bei Perrault nur zwei Töchter, die 

namentlich nicht genannt werden, wohingegen bei Basiles Variante sechs 

Stieftöchter vorkommen, die alle mit Namen versehen sind. Außer 

Aschenputtel wird in Cendrillon keine weitere Figur mit einem Namen 

versehen, was wiederum einen Unterschied zu Basiles Variante darstellt, 

worauf vorhin schon näher eingegangen wurde. Aschenputtel wird bei Perrault 

als einzige Figur näher beschrieben, denn sie wird als ein sanftmütiges und 

sehr liebenswürdiges Mädchen dargestellt, das diese Eigenschaften von ihrer 

verstorbenen Mutter vererbt bekommen habe. Bei Basile wird Aschenputtel 

nicht in diesem Ausmaß beschrieben. Ebenfalls wird Cendrillon in Bezug auf 

ihre niedrige Arbeit und ihren Arbeitsplatz im Haus genauer beschrieben. 

Dadurch, dass Aschenputtel nach ihrer getanen Arbeit in einer Ecke des 

Kamins in der Asche sitzt, bekommt sie den Namen „Cucendron“ 
102

. Die 

jüngere Stiefschwester nennt sie netterweise „Cendrillon“ 
103

. Bei Perrault wird 

es deutlicher erklärt als in Basiles Version, warum das Mädchen diesen Namen 

bekommt und welche Arbeiten es im Haus zu verrichten hat. Auch die 

Abgrenzung zwischen gut und böse wird bei Perrault viel deutlicher erkennbar 

als in Basiles La Gatta Cenerentola. Im Gegensatz zu Basiles Märchen 

kommen kein Dattelbaum, keine Taube und auch keine Hofmeisterin in der 

Variante von Perrault vor, aber es taucht plötzlich Cendrillons Patin, die sich in 

weiterer Folge als Fee entlarvt, auf, die ihr ihre Hilfe anbietet. Als sie 

Aschenputtel fragt, warum sie weint und Aschenputtel ihr antwortet, dass sie 

auch gerne auf das Fest des Königsohnes gehen würde, ermöglicht ihre Patin 

das. Sie gibt Aschenputtel die Aufgaben, einen Kürbis aus dem Garten zu 
                                                           
102

 Perrault et al. 2006b, S. 261. 
103

 Perrault et al. 2006b, S. 260. 



 

43 

 

holen, sechs Mäuse aus dem Mäuseloch zu bringen, eine Ratte aus der 

Rattenfalle und nochmals sechs Eidechsen aus dem Garten zu holen. Mit Hilfe 

eines Zauberstabes verzaubert die Patin, die nun als Fee erkennbar wird, alle 

diese Tiere und Dinge zu nützlichen Gehilfen, damit Cendrillon zu dem Feste 

gehen kann. Als all das getan ist, Cendrillon auch als wunderschönes Mädchen 

hergerichtet wurde und das junge Mädchen aufbrechen will, mahnt ihre Patin 

sie, dass sie vor Mitternacht vom Fest weg sein muss, denn der Zauber hält nur 

so lange an und danach wird alles wieder zum Alten verwandelt und auch ihr 

Kleid wird wieder zum alten Lumpen. Bei Basile kommen diese Elemente 

nicht so vor. Denn dort, wie bereits erwähnt wurde, stellt sich Aschenputtel vor 

den Dattelbaum, der ihr mit Hilfe eines Zauberspruches zu Dingen und 

schönen Kleidern verhilft. Auch die Bedingung, dass Aschenputtel vor 

Mitternacht das Fest verlassen muss, kommt bei Basile nicht vor. Außerdem 

unterscheiden sich die beiden Märchenversionen darin, dass bei Basile drei 

Festnächte vorkommen, bei Perrault hingegen nur zwei. In dem Teil der 

Geschichte, wo Aschenputtel den Schuh verliert, gibt es keine wesentlichen 

Unterschiede. Es wird lediglich der Schuh anders dargestellt- bei Basile ist es 

eine „pianella“, ein kleiner Frauenschuh, der dargestellt wird und bei Perrault 

ist es wiederum ein gläserner, sehr eleganter Schuh, „une pantoufle de verre“ 

104
. Bei der Anprobe des Schuhes gibt es jedoch wieder einen Unterschied 

zwischen den beiden Varianten. Bei Perrault ist es nämlich so, dass 

Aschenputtel darauf besteht, den Schuh anzuprobieren und dass sie dann den 

zweiten, dazugehörenden Schuh präsentiert.  Daraufhin kommt ihre Patin und 

verwandelt sie aufs Neue in eine wunderschöne junge Dame. Bei Basile 

müssen alle Mädchen zum Prinzen an den Hof kommen und den Schuh 

probieren. Auch Aschenputtel zählt zu diesen Mädchen und als der Schuh 

passt, wird sie von ihm zur Frau genommen und ihre Stiefschwestern fliehen 

heimlich. Den Teil, wo der Sohn des Königs bekannt gibt, dass er das 

Mädchen, dem der Schuh passt, zur Frau nehmen wird, könnte Perrault von 

Basile übernommen haben, denn dort gibt es keine wesentlichen Unterschiede.  

Das Ende entwickelt sich bei Perrault anders, denn als der Schuh an 

Aschenputtels Fuß probiert wird und dieser genau passt und sie auch noch in 

                                                           
104

 Perrault et al. 2006b, S. 266. 



 

44 

 

ein wunderschönes Mädchen verwandelt wird, bitten ihre Stiefschwestern um 

Vergebung. Da Aschenputtel als so liebenswertes Mädchen zu Beginn der 

Geschichte dargestellt wurde, vergibt sie ihren beiden Stiefschwestern. Als sie 

dann ihre Hochzeit mit dem Königssohn feiert, bittet sie ihre Schwestern an 

den Hof zu kommen und verheiratet beide Schwestern mit zwei mächtigen 

Herren am Hofe.
 105

 Basiles Ende ist eher schlicht gehalten, denn die 

Schwestern ziehen sich relativ rasch vor Neid in ihr Haus zurück, ohne dass auf 

die Beziehung zwischen den Schwestern noch näher eingegangen wird. 
106

 

5 Die Märchen der Brüder Grimm 

5.1 Entstehungskontext 

 

Diese zwei Brüder, Jacob (1785-1863) und Wilhelm (1786-1859) Grimm 

schlossen sich schon in frühen Lebensjahren zu einer Arbeits- und 

Lebensgemeinschaft zusammen.
107

 Jacob und Wilhelm studierten in jungen 

Jahren in Marbug Jura unter anderem bei Friedrich Carl von Savigny, der, 

nachdem er das Talent und das Interesse an Sprache und Literatur der beiden 

Brüder erkannte, ihnen seine private Bibliothek zur Verfügung stellte. 

Nebenbei hatten sie auch Kontakt zu Clemens Brentano, dem Schwager von 

Savigny und zu Achim von Arnim, die zu den Vertretern der Romantik zählten. 

Im Auftrag von Brentano, fingen die Brüder Grimm an, sich mit Märchen zu 

beschäftigen. Sie sammelten Märchen aus alten Büchern und sie schrieben 

Erzählungen aus mündlichen Quellen nieder. Im Jahr 1810 schickten sie etwa 

fünfzig Märchen an Brentano, die aus den oben genannten Quellen stammten 

und von den Brüdern Grimm stilistisch ein wenig verändert und bearbeitet 

wurden. Als Brentano sich entschied, diese Texte nicht zu verwenden, riet 

Achim von Arnim ihnen, selbst als Herausgeber zu erscheinen. Daraufhin 

erschien im Jahr 1812 im Verlag von Georg Andreas Reimer in Berlin der erste 

Band der Sammlung unter dem Titel Kinder-und Hausmärchen. Darin waren 

bereits sechsundachtzig Märchen enthalten. Im Jahr 1815 folgte bereits der 

zweite Band mit einem Volumen von zweiundsiebzig Märchen. Darin wurde 

                                                           
105

 Perrault et al. 2006b, S. 259–269. 
106

 Basile und Croce 2001, S. 49–54. 
107

 Solms und Oberfeld 1986, S. 6. 



 

45 

 

Dorothea Viehmann erwähnt, die als eine der wichtigsten Quellen für die 

Brüder Grimm gilt. 1819 erschien eine Überarbeitung der zweiten Auflage, wo 

die Brüder Grimm den Text verändert, aber auch ganze Märchen ausgetauscht 

haben. Bei dieser Überarbeitung enthält der Band am Ende hundertsiebzig 

Märchen. Zwischen 1837 und 1857 erschienen immer wieder neue Auflagen. 

Bei den Überarbeitungen kann man nicht nur textuelle Veränderungen 

beobachten, sondern es werden auch christliche Wertvorstellungen eingebracht 

und es werden zum Teil Veränderungen gewisser Elemente oder Textstellen 

durchgeführt, die in Folge zur Entsexualisierung führen. 
108

 Durch Clemens 

Brentano wurde das Interesse der Brüder Grimm für die Volksliteratur 

geweckt, denn als Brentano auf der Suche nach Mitarbeitern für seine 

Liedersammlung mit dem Titel Des Knaben Wunderhorn (1805) war, stieß er 

dank seinem Schwager, Professor Savigny, zuerst auf Jacob Grimm, der zu 

dieser Zeit Schüler des besagten Savigny war. So kam es zu der 

Zusammenarbeit zwischen Brentano und den Brüdern Grimm von 1806 bis 

1810.
109

 Jacob Grimm wurde im Jahr 1808 privater Bibliothekar unter der 

Leitung des westfälischen Königs Jérôme Bonaparte. Einige Jahre später 

arbeiteten beide Brüder in der Bibliothek von Kassel und widmeten sich dem 

deutschen Altertum. Ab 1829 arbeiteten sie zusammen als Professoren an der 

Universität Göttingen. Im Jahr 1840 wurden beide in die Akademie der 

Wissenschaften in Berlin aufgenommen, wo sie auch bis zu ihrem Tod blieben. 

110
 Laut Kröll Walter 

111
 waren die Brüder Grimm nicht nur die Gründer der 

Kinder-und Hausmärchen, sondern sie waren anscheinend auch die Begründer 

der Germanistik, des Studiums über die germanische Sprache und der 

Volkskulturen. Der Bezug zu den Kinder-und Hausmärchen liegt unter 

anderem im Mythus. Bei Lüthi heißt es demnach, dass Wilhelm Grimm sich im 

Jahr 1815 in der Vorrede zum zweiten Band der Kinder- und Hausmärchen wie 

folgt dazu äußerte: „ In diesen Volksmärchen liegt lauter urdeutscher Mythus, 

den man für verloren gehalten.“, und im Jahr 1856 steht in den Anmerkungen: 

„Gemeinsam allen Märchen sind die Überreste eines in die älteste Zeit hinauf 

                                                           
108

 Anon. : 200 Jahre Grimms Märchen ׀ Märchenatlas. http://www.maerchenatlas.de/deutsche-maerchen/grimss-

marchen/200-jahre-grimms-marchen/ [10.03.2019]. 
109

 Grimm et al. 2007, S. 97. 
110

 Anon. : 200 Jahre Grimms Märchen ׀ Märchenatlas. http://www.maerchenatlas.de/deutsche-maerchen/grimss-

marchen/200-jahre-grimms-marchen/ [10.03.2019]. 
111

 Solms und Oberfeld 1986, S. 6. 

http://www.maerchenatlas.de/deutsche-maerchen/grimss-marchen/200-jahre-grimms-marchen/
http://www.maerchenatlas.de/deutsche-maerchen/grimss-marchen/200-jahre-grimms-marchen/
http://www.maerchenatlas.de/deutsche-maerchen/grimss-marchen/200-jahre-grimms-marchen/
http://www.maerchenatlas.de/deutsche-maerchen/grimss-marchen/200-jahre-grimms-marchen/


 

46 

 

reichenden Glaubens, der sich in bildlicher Auffassung übersinnlicher Dinge 

ausspricht. Das Mythische gleicht kleinen Stückchen eines zersprungenen 

Edelsteins, die auf dem von Gras und Blumen überwachsenden Boden zerstreut 

liegen und nur von dem schärfer blickenden Auge entdeckt werden.“ 
112

  

5.2 Merkmale 

5.2.1 Zwischen Volks- und Kunstmärchen 

 

Die Märchen der Brüder Grimm befinden sich in einer Zwischenposition, die 

sich zwischen anonymen und mündlich überlieferten Volksmärchen und dem 

Kunstmärchen, wie es etwa von Perrault und Basile bekannt ist, platziert. Dafür 

ist der Begriff der Buchmärchen eingeführt worden. Auch die Märchen der 

Brüder Grimm werden gerne als Grimmsche Buchmärchen bezeichnet. Die 

gesamten Auflagen der Kinder – und Hausmärchen werden durch Stilisierung 

und Ausschmückungen weiterentwickelt, auch ihre Erzählweise wird 

verfeinert. Sowie bei Basile und Perrault kann man bei den Märchen der 

Brüder Grimm ebenfalls Ausdrucksformen der damaligen Zeit wiederfinden, 

die zu einer gewissen Schlichtheit führen, da sich sehr viele ihrer Märchen 

auch mit den alten Überlieferungen, Mythen oder Volksmärchen befassen. 
113

 

Jacob und Wilhelm Grimm interessierten sich also nicht nur für die 

altdeutschen Literatur, wie sie es etwa in dem Nibelungenlied und den 

Minnesängern gezeigt haben, sondern sie interessierten sich auch noch für die 

sogenannte Naturpoesie des Volkes, also für die Poesie der Ungebildeten 
114

, 

wie sie in diesem Zusammenhang gerne genannt wird. Das bedeutet, dass die 

beiden Brüder sich, wie vorher schon erwähnt wurde, auf die Suche nach 

Urquellen von Sagen, Märchen oder aber auch von Liedern, die vom Volk 

stammten, machten. Die Kinder-und Hausmärchen sind das Resultat dieser 

Arbeit, denn die vielen Auflagen beinhalten unter anderem genau solche Texte, 

die etwas verändert von den Brüdern Grimm gesammelt und dann zu einem 

Werk zusammengefügt wurden.
115

 Dazu nehmen sie in der Vorrede zu den 

Kinder-und Hausmärchen Stellung: 

                                                           
112

 Lüthi 1979, S. 62. 
113

 Mayer und Tismar 1997, S. 85. 
114

 Lüthi 1979, S. 52. 
115

 Lüthi 1979, S. 52–53. 



 

47 

 

Was die Weise betrifft, in der wir hier gesammelt haben, so ist es uns zuerst auf 

Treue und Wahrheit angekommen. Wir haben nämlich aus eigenen Mitteln 

nichts hinzugesetzt, keinen Umstand und Zug der Sage selbst verschönert, 

sondern ihren Inhalt so wiedergegeben, wie wir ihn empfangen hatten; daß der 

Ausdruck und die Ausführung des einzelnen großenteils von uns herrührt, 

versteht sich von selbst, doch haben wir jede Eigentümlichkeit, die wir 

bemerkten, zu erhalten gesucht, um auch in dieser Hinsicht der Sammlung die 

Mannigfaltigkeit der Natur zu lassen. Jeder, der sich mit ähnlicher Arbeit 

befaßt, wird es übrigens begreifen, daß dies kein sorgloses und unachtsames 

Auffassen kann genannt werden, im Gegenteil ist Aufmerksamkeit und ein Takt 

nötig, der sich erst mit der Zeit erwirbt, um das Einfachere, Reinere und doch in 

sich Vollkommenere von dem Verfälschten zu unterscheiden.
116

  

Genau darin liegt der Unterschied zu den Märchensammlungen von Basile und 

Perrault. Denn den Brüdern Grimm war es ein Anliegen, so getreu wie möglich 

an den traditionellen Urquellen zu bleiben und sie legten großen Wert darauf, 

dass ihre Texte frei von jeglichem politischen, moralischen oder literarischen 

Einfluss bleiben.
117

  

5.2.2 Struktur der Grimmschen Märchen 

 

Die Länge der Grimm‟schen Märchen ist sehr unterschiedlich. Oft findet man 

Märchen, die nur ein paar Zeilen lang sind, wiederum andere können einige 

Seiten beanspruchen. Generell geht es bei den Märchen um wunderbar-

phantastische Begebenheiten und es lässt sich bei ihrer großen Anzahl ein 

gewisser Aufbau herauslesen. Zu Beginn der Märchen wird meistens ein 

Problem oder eine Notlage eingeführt, die den Helden oder die Heldin dazu 

bringen, sich auf Wanderschaft zu begeben. Dabei müssen sie sich Prüfungen 

oder Kämpfen mit Feinden bzw. Gegnern unterziehen. In diesem Moment 

tauchen dann im Normalfall immer wundersame Wesen auf, die entweder in 

menschlicher oder tierischer Form vor den Helden oder die Heldin treten, um 

ihm oder ihr zu helfen oder dagegen zu kämpfen. Am Schluss der Märchen der 

Brüder Grimm gibt es eigentlich immer ein gutes Ende. Das Übernatürliche 

spielt bei den Grimm‟schen Märchen eine grundlegende Rolle. Es ist wichtig 

zu erwähnen, dass diese märchentypische Struktur, wie sie bei den Brüdern 

Grimm zu finden ist, auch bei Basile und Perrault und vielen anderen 

                                                           
116

 Grimm, Jacob und Wilhelm: Grimm 2018.: Märchen, Kinder-und Hausmärchen. 

http://www.zeno.org./Literatur/M/Grimm,+Jacob+und+Wilhelm/M%C3%Archen/Kinder-

+und+Hausm%C3%A4rchen [14.03.2019] 
117

 Mourey 1978, S. 23. 

http://www.zeno.org./Literatur/M/Grimm,+Jacob+und+Wilhelm/M%C3%25Archen/Kinder-+und+Hausm%C3%A4rchen
http://www.zeno.org./Literatur/M/Grimm,+Jacob+und+Wilhelm/M%C3%25Archen/Kinder-+und+Hausm%C3%A4rchen


 

48 

 

Märchenschreibern vorzufinden ist. Ungefähr die Hälfte aller Märchen der 

Brüder Grimm beginnt mit der einleitenden Phrase „Es war einmal“. 
118

  

5.2.3 Stilistische Merkmale 

 

Laut Lüthi haben die Brüder Grimm den Stil des deutschen Buchmärchens zu 

eigen gemacht. Als Vorbild nahmen sie dafür die plattdeutschen Märchen von 

Philipp Otto Runge, einem Maler. Jacob neigte in seiner Schreibweise eher zu 

einer Klarheit und Schlichtheit, während Wilhelm zum Ausmalen neigte. So 

verlangte Wilhelm eine anschaulicherer und ausführlichere 

Situationsdarstellung, er ersetzte ebenfalls gerne das Präsens durch das 

erzählende Imperfekt, die indirekte durch die direkte Rede, entfernt 

Fremdwörter und er liebt volkstümliche Doppelausdrücke, 

Verkleinerungsformen und auch Gefühlswörter.
119

 „Der Erfolg der „Kinder-

und Hausmärchen“ hängt aufs engste mit der Sozialgeschichte der Familie im 

19. Jh. Zusammen.“ 
120

 Der Grund warum die Kinder-und Hausmärchen heute 

noch immer als beliebtestes Märchenbuch gelten, liegt wohl daran, dass der 

Stil, den Wilhelm bei den Überarbeitungen vorgab, überzeitlichen 

Bedürfnissen entspricht.
121

 Deshalb werden die Märchen der Brüder Grimm 

auch von den Versionen Perraults und Basiles unterschieden. Hier wird 

nämlich jegliche Art von Literarisierung vermieden und das Altertümliche 

bzw. Volkstümliche bleibt erhalten, auch wenn die Brüder Grimm in Folge 

einige stilistische Änderungen vornehmen. 
122

 

5.2.4 Das Grausame in den Grimmschen Märchen 

 

Das Grausame kommt bei den Märchen der Brüder Grimm zum Vorschein. Bei 

Perrault und Basile ist oft der Sinn derselbe, aber bei den Brüdern Grimm wird 

diese Brutalität ausgesprochen und deutlich erkennbar. So ist es beispielsweise 

im Märchen Schneewittchen (1812). Am Ende der Erzählung muss die böse 

Königin ihr grauenvolles Schicksal hinnehmen: 

                                                           
118

 Studienkreis GmbH.: Grimms Märchen – Entstehung und Merkmale. 

https://www.studienkreis.de/deutsch/grimms-maerchen-merkmale/ [11.03.2019] 
119

 Lüthi 1979, S. 54. 
120

 Lüthi 1979, S. 55. 
121

 Lüthi 1979, S. 55. 
122

 Rötzer 1988, S. 124–125. 

https://www.studienkreis.de/deutsch/grimms-maerchen-merkmale/


 

49 

 

Schneew. wurde an einen schönen Prinzen vermählt, u. auf der Hochzeit 

wurden ein Paar Pantoffel im Feuer geglüht, welche die Königin anziehen u. 

sich darin zu todt tanzen musste. 
123

 

Beinahe jedes Märchen beinhaltet ein Ende, wo der Held oder die Heldin 

belohnt und der Böse oder die Böse bestraft wird. Dadurch entsteht der Glaube 

an das Glück und die Tapferkeit, aber auch die Unverwüstlichkeit. Bei Neubert 

wird diese Thematik ebenfalls aufgegriffen: 

In den Märchen gelten einfache Regeln. Das Gute wird immer belohnt und das 

Böse umgekehrt bestraft. […] Die Märchen erzählen von erstarrten Formen und 

Beziehungen im menschlichen Leben, vom Einsatz des Lebens, um riesige, 

beharrende Kräfte zu besiegen, und auch davon, wie ein Mensch nach großen 

Anstrengungen sein Ziel erreicht und sein Glück findet, wenn er seiner Umwelt 

gegenüber aufgeschlossen und sensibel ist und danach handelt. 
124

 

Das Böse, das in den Grimmschen Märchen auch auf eine sehr direkte Art 

dargestellt wird, ist Teil der Erzählstruktur des Märchens und das grobe 

Element dient hauptsächlich der Verbildlichung über die Bestrafung. Bei 

Aschenputtel ist das grausame Element jenes, wo sich die Stiefschwestern ein 

Stück von ihren Füßen abschneiden müssen, um in den Pantoffel zu passen: 

Da ging die Älteste in ihre Kammer und probierte den Pantoffel an, die 

Fußspitze kam hinein, aber die Ferse war zu groß, da nahm sie das Messer und 

schnitt sich ein Stück von der Ferse, bis sie den Fuß in den Pantoffel 

hineinzwängte. […] Da nahm sie [=die zweite Tochter] den Pantoffel in ihre 

Kammer, und als der Fuß zu groß war, da biß Sie die Zähne zusammen und 

schnitt ein groß Stück von den Zehen ab, und drückte den Pantoffel geschwind 

an. 
125

 

Da die Märchen, wie schon erwähnt wurde, zu der Gattung der Kinderliteratur 

gezählt werden, kann man sagen, dass die Brutalität, wie sie oft dargestellt 

wird, von Kindern nicht in diesem Ausmaß wahrgenommen wird. Kinder 

empfinden dieses Veranschaulichen anders, denn der Begriff vom Tod ist 

Kindern in seinem eigentlichen Sinn ja noch fremd. Deshalb bedarf es auch 

laut Röhrich keiner Erklärung, wenn man Kindern Märchen vorliest.
126

  

Die Leiden, die des Öfteren auch in ihrer Grausamkeit dargestellt werden und 

die seitens der guten Figuren im Märchen bestanden und erlitten werden 

müssen, dienen als Reifungsprozess und dem Weg zum Richtigen im Leben. 

Die Kinder erfahren durch die dargestellten Prüfungen ihren eigenen 

                                                           
123

 Grimm et al. 2007, S. 78–79. 
124

 Neubert 1996, S. 23. 
125

 Grimm und Dettmering 1985, S. 69–70. 
126

 Röhrich 2001, S. 157. 



 

50 

 

Reifungsprozess. Es sind, so wie bei Aschenputtel, oft Prüfungen aus dem 

echten Leben, wo die Kinder auch einen Bezug dazu erkennen können. Im 

Märchen Aschenputtel sind es beispielsweise die alltäglichen Hausarbeiten, die 

dem jungen und guten Mädchen aufgetragen werden. Die Figur reift durch die 

Arbeiten, die ihr auch auf erbarmungs- und herzlose Art aufgegeben werden. 

Die Kinder nehmen diese Elemente auch als solche auf und erkennen hinter 

dem Brutalen auch den eigentlichen Sinn.  

 

5.3 Aschenputtel 

5.3.1 Ursprung der Version der Brüder Grimm 

 

Einige Untersuchungen, die von Hagen, Lüthi oder Weber-Kellermann 

beispielsweise durchgeführt wurden, deuten darauf hin, dass einige Märchen 

der Brüder Grimm auf Charles Perrault, Mme d‟Aulnoy oder auf Mlle de la 

Force zurückzuführen sind. 
127

 Auch zu dem barocken Märchenschriftsteller 

Giambattista Basile lässt sich ein Zusammenhang finden. In der Enzyklopädie 

des Märchens heißt es nämlich, dass Brentano sich an einer Übersetzung des 

Pentamerone ins Deutsche versuchte. So schuf er zwischen 1805 und 1809 die 

am Vorbild des Pentamerone gehaltene Rahmenerzählung mit dem Titel 

Liebseelchen, die der Rahmenerzählung Basiles Zoza gleicht, und daraufhin 

die Märchen Dilldapp, Myrtenfräulein, Hüpfenstich, Rosenblättchen und 

Witzenspitzel. All diese Märchen werden gerne in Verbindung mit dem 

italienischen Märchendichter Basile gebracht. In der Zwischenzeit haben sich 

aber auch neben Brentano die Brüder Grimm mit dem Pentamerone 

auseinandergesetzt und sie übersetzten Lo serpe (1634-1636) von Basile ins 

Deutsche. Außerdem kann man davon ausgehen, dass die Brüder Grimm sich 

wohl mit dem Pentamerone auseinandergesetzt haben mussten, da sie im Jahr 

1822 in den Anmerkungen zu ihren Kinder-und Hausmärchen auch eine 

Inhaltsangabe des Pentamerone erscheinen lassen haben.
128

 Bei Rötzer wird 

dazu auch Stellung genommen: 

                                                           
127

 Lüthi 1979, S. 53. 
128

 Ranke und Brednich 1979, S. 1302–1303. 



 

51 

 

Die Brüder Grimm kannten die Fassungen von Basile und Perrault. […] Ihnen 

selbst wurde die Geschichte von mehreren Gewährsleuten unterschiedlich 

erzählt oder aufgeschrieben, woraus sie für den Erstdruck eine eigene Fassung 

gestalteten, die sie für spätere Drucke nochmals abgeändert haben. 
129

 

 

5.3.2 Unterschiede zu Basiles und Perraults Versionen 

 

Sowie bei Basile und Perrault, gibt es auch in der Aschenputtel-Version der 

Brüder Grimm einige Besonderheiten, die nun vorgestellt werden sollen. Bei 

den Brüdern Grimm wird der Vater von Aschenputtel als ein reicher Mann 

beschrieben. Bei Basile noch als „principe“ 
130

 dargestellt, wird der Vater bei 

Perrault als Edelmann bzw. „Gentilhomme“ 
131

 und bei den Brüdern Grimm 

dann als „reicher Mann“ 
132

 bezeichnet. Alle drei Märchen haben gemeinsam, 

dass der Vater nur eine einzige Tochter hat, die er gemeinsam mit seiner ersten 

Frau gezeugt hat. Ein Unterschied liegt jedoch darin, dass in der Aschenputtel-

Version von den Brüdern Grimm die Todesszene der Mutter genauer 

dargestellt wird, da sie auch nach dem Tod Aschenputtel als Helferin dienen 

wird. Die sterbende Mutter ruft demnach ihre Tochter zu sich und sagt, dass sie 

ein Bäumchen an ihrem Grab pflanzen soll und jedes Mal, wenn Aschenputtel 

etwas benötigt, soll sie sich etwas wünschen, indem sie an dem kleinen Baum 

schüttelt. Außerdem sagt die Mutter zu ihr, dass sie nach dem Tod auf ihre 

Tochter herabblicken wird und dass sie, falls sie in Nöten ist, ihr auch helfen 

würde. Die helfende tote Mutter kann, wie bereits erwähnt wurde, in 

Zusammenhang mit alten Mythen gebracht werden, wo Dattelbäume am Grabe 

getöteter Tiere als Kleiderspender galten. Auch in der Grimmschen Variante 

heiratet der Vater erneut eine andere Frau, die zu ihrer Stieftochter in Folge 

sehr grausam sein wird. Wobei bei den Brüdern Grimm die Grausamkeiten 

eher von den beiden Stiefschwestern kommen und die Stiefmutter in diesem 

Märchen eher im Hintergrund bleibt. In Basiles Gatta Cenerentola ziehen ja 

sechs Stiefschwestern ins neue Zuhause ein, bei Perrault und bei den Brüdern 

Grimm sind es jedoch jeweils nur zwei Stiefschwestern, die Aschenputtels 

Platz einnehmen. Ähnlich wie in Perraults Cendrillon wird die Szene 

                                                           
129

 Rötzer 1988, S. 142. 
130

 Basile und Croce 2001, S. 49. 
131

 Perrault et al. 2006b, S. 259. 
132

 Grimm und Dettmering 1985, S. 63. 



 

52 

 

beschrieben, wo Aschenputtel ihren Platz räumen muss, um sich um den 

Abwasch, die Sauberkeit und das Kochen zu kümmern. Auch die Tatsache, 

dass Aschenputtel den Namen dadurch bekommt, dass sie nicht mehr in einem 

eigenen Bett, sondern am Boden neben dem Herd und in der Asche schlafen 

muss, wird nur in Cendrillon und Aschenputtel, nicht aber in La Gatta 

Cenerentola ausführlich dargestellt. Bei Basile werden diese Elemente nur 

beiläufig angeschnitten, während Perrault und die Brüder Grimm Wert darauf 

legen, diese Szene detailliert darzustellen. Als es auch in der deutschen Version 

zu einem dreitägigen Fest seitens des Königs kommt, werden die 

Stiefschwestern auch zu dem Fest geladen. Der Unterschied liegt jedoch darin, 

dass bei den Brüdern Grimm die Szenen, wo Aschenputtel ihre Schwestern für 

das Fest aufputzen muss, viel genauer und verbildlichter dargestellt wird, als 

etwa bei Perrault und Basile.  

Ein weiterer Unterschied zu Basiles und Perraults Aschenputtel-Varianten liegt 

darin, dass nur bei den Brüdern Grimm die Stelle vorkommt, wo die 

Stiefschwestern Aschenputtel an allen drei Festtagen Aufgaben geben, die es 

gilt noch am selben Abend fertig zu bekommen. So ist es, dass Aschenputtel 

am ersten Tag eine Schüssel voll Linsen bekommt, die sie auszulesen hat, 

während die anderen sich am Fest vergnügen. Am zweiten Tag soll sie dann 

Wicken auslesen und am dritten Tag wiederum eine Schüssel voll Erbsen. 

Jedoch ahnen die Stiefschwestern nicht, dass Aschenputtel Hilfe von zwei 

weißen Tauben bekommen wird. Auch in La gatta cenerentola taucht plötzlich 

eine kleine Taube, „una colombella“ 
133

 auf, die Aschenputtel Hilfe anbietet. 

Bei Perrault ist das Taubenmotiv jedoch nicht vorhanden. Die zwei Tauben der 

Brüder Grimm tauchen an jedem Tag auf, sobald die anderen außer Haus sind, 

um Aschenputtel bei der Auslese zu helfen. Dabei wird folgendes Sprichwort 

angeführt: „Die schlechten ins Kröpfchen, die guten ins Töpfchen.“
134

 

Außerdem raten die beiden Tauben Aschenputtel am ersten Tag dazu, dass sie 

sich, wenn sie die Menschen tanzen sehen will, auf den Taubenschlag begeben 

soll, von wo sie alle Lichter und den Glanz sehen kann. Am zweiten Tag helfen 

sie Aschenputtel dabei, auf den Ball zu gehen. Sie geben ihr den Tipp, am 

Bäumlein, das sich am Grab ihrer Mutter befindet, zu schütteln, damit sie 

                                                           
133

 Basile und Croce 2001, S. 50. 
134

 Grimm und Dettmering 1985, S. 64. 



 

53 

 

schöner Kleider und alles, was sie für den Ball benötigt, bekommt. Als sie sich 

vor dem Grab befindet und an dem Bäumlein zu schütteln anfängt, spricht sie 

folgende Worte aus: „ Bäumlein rüttel und schüttel dich, wirf schöne Kleider 

herab für mich!“ 
135

  

So wie bei Perrault, nicht aber bei Basile, gibt es auch bei den Brüdern Grimm 

die Bedingung, dass Aschenputtel vor Mitternacht den Ball bzw. das Fest 

verlassen muss, denn um Mitternacht verwandelt sich alles ins Alte und 

Aschenputtel wird in ihre alten, schmutzigen Lumpen zurückverwandelt. Am 

dritten Tag des Balls und am zweiten Tag, wo Aschenputtel auf den Prinzen 

trifft, lässt er die Treppe mit Pech beschütten, damit Aschenputtel nicht mehr, 

wie am vorigen Tag, verschwinden kann. Als es jedoch Mitternacht schlägt 

und Aschenputtel auch diesmal flieht, bleibt einer ihrer beiden Pantoffel an der 

Stiege kleben. Der Pantoffel wird bei den Brüdern Grimm als golden farbiger 

Pantoffel dargestellt, anders als bei Basile als niedlicher, kleiner Pantoffel und 

bei Perrault als gläserner Schuh. Die Anprobe des Schuhes zeigt auch eine 

Besonderheit, die nur in der Grimm‟schen Variante so vorgestellt wird. Denn 

als es zu der Anprobe des gefundenen Pantoffels kommt und die beiden 

Stiefschwestern den Schuh anprobieren sollen, schneidet sich, auf Rat ihrer 

eigenen Mutter, zuerst die ältere Schwester ein Stück ihrer Ferse ab, damit sie 

in den Schuh passt und dann die jüngere ein großes Stück ihrer Zehen. Beide 

Schwestern werden durch Aschenputtels helfende Tauben verraten, indem sie 

folgenden Spruch zum Prinzen sagen:  

Rucke di guck, rucke di guck!  

Blut ist im Schuck: [=Schuh]  

Der Schuck ist zu klein,  

Die rechte Braut sitzt noch daheim! 
136

 

 

Das Ende erweist sich auch ähnlich wie bei Basile. Es ist weniger spektakulär 

als bei Perrault und endet damit, dass Aschenputtel den Pantoffel auf Wunsch 

des Prinzen anprobieren soll und dieser wie angegossen sitzt. Daraufhin 

erschrecken die Stiefschwestern und werden bleich vor Neid, während der 

Prinz mit Aschenputtel fortfährt und die Tauben dabei rufen: 

                                                           
135

 Grimm und Dettmering 1985, S. 66. 
136

 Grimm und Dettmering 1985, S. 70. 



 

54 

 

Rucke di guck, rucke di guck! 

Kein Blut im Schuck: 

Der Schuck ist nicht zu klein, 

Die rechte Braut, die führt er heim!
137

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

                                                           
137

 Grimm und Dettmering 1985, S. 71. 



 

55 

 

6 Vergleichende Analyse der Frauenfiguren aus den 

Aschenputtel-Versionen von Basile, Perrault und den Brüdern 

Grimm 

 

6.1 Der Mensch und das Menschenbild im Märchen 

 

Wenn man darüber nachdenkt, welche Märchenfiguren wohl die bekanntesten 

sind, dann ist es mit großer Wahrscheinlichkeit so, dass die meisten Menschen 

dabei primär an Märchen mit weiblichen Hauptfiguren, wie etwa Aschenputtel, 

Dornröschen, Rapunzel oder Schneewittchen denken. Als zweiter Gedanke 

kommen einem möglicherweise die mit männlichen und weiblichen Figuren 

versehenen Märchen wie Hänsel und Gretel oder Brüderchen und 

Schwesterchen, beide um 1812 erschienen, in den Sinn. 
138

  

Warum ist es aber so, dass in den Märchen vorwiegend Frauen- bzw. 

Mädchenfiguren vorherrschen? Laut Max Lüthi lassen sich zu dieser Frage 

mehrere Antworten finden: zum einen ist es so, dass die Kinder-und 

Hausmärchen der Brüder Grimm die wohl bekannteste und am häufigsten 

vorgelesene Märchensammlung der Welt ist, wo all diese Namen, von welchen 

einige gerade aufgezählt wurden, zu finden sind. Zum zweiten werden 

Märchen fast ausschließlich von Frauen vorgelesen oder erzählt- sei es von der 

Mutter, der Großmutter, der Kinderpädagogin oder Lehrerin. Kinder fühlen 

sich wahrscheinlich deshalb dem weiblichen Geschlecht näher als dem 

männlichen Geschlecht und aus diesem Grund könnten auch die Märchen, die 

von weiblichen Figuren handeln, überwiegend in unserem Gedächtnis 

verankert sein. Auf das Vorkommen des weiblichen Geschlechts in den 

unterschiedlichen Märchen wurde nun eingegangen, aber dennoch ist es 

wichtig zu erwähnen, dass obwohl man sich hauptsächlich an Märchen mit 

weiblichen Hauptfiguren spontan erinnern kann, mindestens gleich viele 

Märchen mit männlichen Protagonisten existieren. Deshalb sollte man mit der 

Formulierung, dass Märchen typisch frauenhaft seien, vorsichtig sein, denn im 

Mittelpunkt eines jeden Märchens steht in erster Linie der Mensch, nicht aber 

                                                           
138

 Früh und Wehse 1985, S. 5. 



 

56 

 

das Geschlecht.
139

 So heißt es etwa auch bei Janning: „ Der Mensch ist in den 

Märchen ebenso wie im Leben das höchstentwickelte Geschöpf. Sein Erkennen 

und Vorausschauen verhelfen ihm zu fast allmächtiger Größe, aber auch zu 

abgrundtiefem Elend.“ 
140

 Durch das Erzählen von Märchen entstehen bei 

Menschen, vor allem aber bei Kindern, sogenannte Menschenbilder. Darunter 

ist zu verstehen, dass die Bilder, die in einem Märchen entstehen symbolische 

Darstellungen sind, die eine Interpretation verlangen. So geschieht es, dass 

man die im Märchen vorkommenden Figuren wie beispielsweise Hexen, 

Drachen, Prinzen oder Prinzessinnen und Könige oder Königinnen als edle, 

reine, echte, gefährliche, schmutzige oder hinterlistige Menschen erkennt, die 

sogar mit bekannten Menschen aus dem echten Leben assoziiert werden 

können. Und der Aufstieg zu etwas Besserem, der Verlust, die Besitzlosigkeit 

oder der Reichtum werden als sogenannte Verwandlungsfähigkeiten des 

Menschen wahrgenommen. Die eigentliche Bedeutung hinter der Symbolik 

wird demnach als solche verstanden und auch als solche interpretiert. Den 

Aufstieg, den sehr viele Hauptfiguren, worunter auch Aschenputtel erwähnt 

werden muss, in den meisten Märchen erleben ist ein Anzeichen für die 

vollendete Selbstverwirklichung. Durch diese Selbstverwirklichung wird der 

Bezug zur Realität hergestellt, denn die Menschen, aber vor allem die Kinder 

sehen den sozialen Aufstieg, wie er in gewissen Märchen dargestellt wird, auch 

im realen Leben als eine Möglichkeit, dass sich ihr Leben bessern kann.
141

 

Sowie das Märchen es wiederspiegelt, steht der Mensch auch im wahren Leben 

vor unergründlichen Geschehnissen, die auszuhalten oder zu lösen sind. 

Ebenfalls aus dem echten Leben entnommen und im Märchen wiedergegeben 

ist die Qual der Entscheidung, die von jedem einzelnen oder jeder einzelnen 

von uns nachvollzogen werden kann.
 142 

 

Neben der Auffassung, dass sich Hörer/innen mit den Märchenfiguren in 

gewisser Weise identifizieren, gibt es noch eine weitere Auffassung von 

Vladimir Propp, dem Theoretiker, der sich mit der strukturalistischen 

Märchenforschung auseinandersetzte. Laut Propp können die vielen Figuren 

nämlich, die im Märchen zum Vorschein kommen, unter dem Aspekt der 

                                                           
139

 Lüthi 1998, S. 103. 
140

 Janning 1981, S. 6. 
141

 Lüthi 1998, S. 103–107. 
142

 Janning 1981, S. 7. 



 

57 

 

Figurenattribute und ihrer Bedeutungen untersucht werden. Die Attribute, also 

die ausschlaggebenden Merkmale der handelnden Figuren sind beispielsweise 

die äußeren Eigenschaften, ihre Handlungen oder besondere Merkmale dieser 

Gestalten. Die Attribute werden laut drei grundlegenden Kriterien analysiert – 

nach dem Äußeren und der Namensgebung, nach den besonderen Merkmalen 

ihres Auftauchens im Märchen und nach ihrem Wohnsitz, wie es Propp nennt. 

Dafür gibt er ein Beispiel: wenn die Hexe aufgrund dieser Elemente analysiert 

wird, ergibt sich daraus eine Hexe, die als äußeres Merkmal eine sehr krumme 

und große Nase besitzt, die auf einen Besen in der Handlung auftaucht und die 

in einer kleinen Hütte im Wald wohnt. 
143

 Mit Hilfe von Propps Vorschlag 

könnten alle im Märchen vorkommenden Figuren nach seinem Schema 

beschrieben werden.  

 

6.2 Der Märchenheld bzw. die Märchenheldin 

 

Da äußert der Märchenheld keinen Schmerz, kaum je Gefühle, begeht 

unbegreifliche Torheiten und fragwürdige Grausamkeiten. Solche Erzählstücke 

aber bezeugen wie das Leben selbst, daß wahre Menschlichkeit nicht nur 

empfindsam, sondern auch heroisch zu sein hat. Der Held ist nicht schmerzlos, 

gefühlskalt, grausam oder töricht, er unterstellt sich vielmehr glaubend, hoffend 

und liebend einer höheren Gerechtigkeit. 
144

 

Dieses Zitat von Janning verweist darauf, dass der Märchenheld bzw. die 

Märchenheldin der oder die Begabte ist. Sie werden oft mit den Gaben des 

Jenseits begleitet, damit sie ihre Aufgaben erfüllen können. Bei sehr vielen 

Märchen ist es so, dass der Märchenheld oder die Märchenheldin sich mit 

älteren Geschwistern herumquälen müssen, die sich falsch verhalten, neidisch 

oder böse sind. Der Märchenheld bzw. die  Märchenheldin tut in jedem Fall 

das Richtige und sie meistern ihre Aufgaben, wofür sie am Ende eigentlich 

immer belohnt werden. 
145

 

Jeder Märchentyp zeichnet Ereignisse, die man ohne Zwang als Bilder für 

seelische oder kosmische Vorgänge deuten kann. Jedes Märchen macht eine 

spezielle Aussage. Die Augen, die einem schönen Mädchen grausam 

ausgerissen und nach Jahr und Tag wieder eingesetzt werden, sehen siebenmal 

so scharf wie vorher. Eine andere Märchenheldin wird von der bösen 

                                                           
143

 Propp und Eimermacher 1972, S. 87–88. 
144

 Janning 1981, S. 7. 
145

 Lüthi 1998, S. 110–111. 



 

58 

 

Schwiegermutter in einen Kasten gesperrt, in den Rauchfang gehängt, und da 

muß sie nun ohne Nahrung hängen, bis ihr Gemahl aus dem Krieg zurückkehrt. 

Aber die Geräucherte ist nicht verhungert, sie tritt verschönt und verjüngt aus 

ihrem Kasten hervor. Solche und ähnliche Geschichten lassen den Hörer spüren, 

daß Leid läutern und stärken kann. 
146

 

In sehr vielen Märchen, sei es in den Märchen Basiles, Perraults, der Brüder 

Grimm oder anderen Märchenversionen kommen die Frauenfiguren als 

Märchenheldinnen vor. Sie stehen in den verschiedensten Märchen im Zentrum 

der Erzählung und die Hörer/innen identifizieren sich auch mit diesen 

elementaren Figuren. Alle anderen Figuren, die in einem Märchen neben den 

Hauptfiguren auftauchen, handeln als Nebenfiguren und sie stehen immer in 

Relation zu dem Märchenhelden oder der Märchenheldin. Meistens treten diese 

Nebenfiguren als Gegner/innen auf. Sie können in jeglicher Art verkörpert 

werden, sei es als Drache, als Hexe, als Schwiegermutter, leibliche 

Geschwister, Stiefschwestern oder als Stiefbrüder. 
147

  

Als Prototyp der angeblich vorherrschenden weiblichen Figur im Märchen 

wird Aschenputtel gerne genannt. Aschenputtel, die Märchenheldin 

schlechthin, sitzt zuerst in der Asche neben dem Herd, nachdem sie sich 

nebenbei auch noch um den gesamten Haushalt, der ihr von ihrer bösen 

Stiefmutter und ihren Stiefschwestern aufgezwungen wird, kümmern muss. 

Dennoch ist sie diejenige, die sich aus ihrer miesen Lage befreien kann und 

sich zu einer wunderschönen jungen Prinzessin entwickelt die letztendlich auch 

den Prinzen heiraten kann, und somit ist sie die wahre Märchenheldin, die am 

Ende für ihre guten Taten und ihrem persönlichen Treubleiben belohnt wird.
148

 

 

6.3 Die Frau im Märchen 

 

Um mit der Analyse der Frauenfiguren im Märchen, insbesondere im Märchen 

Aschenputtel fortzufahren, soll ein Zitat von Früh und Wehse genannt werden: 

                                                           
146

 Lüthi 1998, S. 112. 
147

 Lüthi 1990, S. 151–152. 
148

 Früh und Wehse 1985, S. 5. 



 

59 

 

Die Frau im Märchen gibt es nicht; […] Das Bild der Frau im Märchen ist sehr 

facettenreich, und deshalb ist es unmöglich, von „der“ Frau im Märchen zu 

sprechen. 
149

 

Das Zitat deutet darauf hin, dass es im Märchen sehr viele unterschiedliche 

weibliche Figuren gibt, die wiederum alle mit speziellen und unterschiedlichen 

Attributen versehen sind. Obwohl es in den Märchen unzählige verschiedene 

Märchenfiguren gibt, sind die weiblichen Figuren deutlich in der Überzahl. 

Wie schon erwähnt, sind vor allem Aschenputtel, Schneewittchen, 

Dornröschen oder Rotkäppchen wohl die weltweit bekanntesten Frauenfiguren, 

die wir aus den Märchen kennen. 
150

 

„Eine der kompliziertesten, undeutbarsten, aber zweifellos auch reizvollsten 

Erscheinungen auf dieser Welt ist die Frau.“ 
151

 Wahrscheinlich kann man 

genau aus diesem Grund behaupten, dass es immer schon ein ausgeprägtes 

Interesse an der Forschung über die Frau, an ihrer Stellung in der Gesellschaft, 

aber auch an ihrer Darstellung in der Literatur und Kunst gegeben hat. Die 

Frauenforschung wird, wie es der Name schon verrät, gerne unter dem 

feministischen Aspekt durchgeführt und sie wird häufig unter dem englischen 

Begriff „women‟s studies“, aufgrund ihres in den siebziger Jahren 

entstandenen Ursprungs in den USA, vorgestellt. 
152

 „Eines der ersten Ziele der 

feministischen Literaturtheorie war es, durch die kritische Analyse von 

Diskriminierungsstrukturen Bewusstseinsarbeit hinsichtlich der 

Marginalisierung von Frauen im literarischen Bereich zu leisten.“ 
153

 Der 

akademische Feminismus ist für die feministische Literaturtheorie von 

grundlegender Bedeutung. Dieser akademische Feminismus zeichnet sich 

dadurch aus, dass man sogenannte „women‟s studies“-Programme entwickelte. 

Darunter ist zu verstehen, dass dafür zuständige Frauen wie beispielsweise 

Kate Millett und Elaine Showalter Curricula entwickelten, wo sie sexuelle 

Stereotypen in unterschiedlichsten Lebensbereichen und in künstlerischen 

Bereichen wie in der Literatur und im Film beispielsweise, definierten und 

analysierten. Feministische Forschung wird in der Literaturwissenschaft in 

einige Bereiche unterteilt, nämlich in Frauenforschung, feministische 

                                                           
149

 Früh und Wehse 1985, S. 5–6. 
150

 Lüthi 1998, S. 104–105. 
151

 Früh und Wehse 1985, S. 72. 
152

 Früh und Wehse 1985, S. 192–204. 
153

 Sexl und Told 2004, S. 191. 



 

60 

 

Literaturwissenschaft und dekonstruktiven Feminismus. Die Frauenforschung 

beschäftigt sich vorwiegend mit Texten von Frauen und Darstellungen von 

Frauen in literarischen Texten, die feministische Literaturwissenschaft und der 

dekonstruktive Feminismus befassen sich mit den theoretischen und 

methodologischen Fragestellungen dazu. 
154

 

In Bezug auf die Märchenforschung werden die primär symbolisch 

dargestellten Funktionen der Frauengestalten untersucht, ihre Mutter-Tochter-

Beziehungen werden analysiert und sie werden unter anderem auch in 

Verbindung mit den Göttinnen, die im Besitz magischer, jenseitiger Kräfte 

sind, gebracht. Außerdem werden im Rahmen dieser Frauenforschung 

Analysen durchgeführt, ob und wie die sogenannten Weiblichkeitsstereotypen 

im Märchen wirken, die mit dem Einsatz der Märchenheldinnen zum 

Vorschein kommen. Auch sexistische Einflüsse und Gebräuche, wie sie unter 

anderem bei den Brüdern Grimm zu finden sind, sollen in der 

Märchenforschung und unter Rücksichtnahme auf die Frauenforschung 

untersucht werden. Ein wichtiger Theoretiker, nämlich Siegfried J. Schmidt, 

hat sich mit der Problematik des soziologischen Verständnisses von Literatur 

auseinandergesetzt und dafür sogenannte Beschreibungskategorien entworfen. 

Diese empirische Theorie der Literatur besagt, dass die Literatur als 

gesellschaftlicher Teilbereich gelten soll, wo gesellschaftliche Individuen 

ästhetisch-kommunikative Handlungen vollziehen.  Als wesentliche 

Bestandteile dieser Annahme werden hier Geschlechterstereotypen genannt, 

welche die Handlung und auch die Kommunikation leiten. Außerdem soll auch 

der soziokulturelle Kontext, in dem die Frauenliteratur steht, untersucht oder 

zumindest berücksichtigt werden.
155

 Bei der Entwicklung der 

Geschlechterrollenstereotypen geht es laut Müller darum, wie sich Kinder die 

Rollen der Erwachsenen vorstellen können, aber es muss auch erwähnt werden, 

dass es keinesfalls darum geht, wie sehr sie im Kindesalter schon diesen Rollen 

gerecht werden. Untersuchungen ergeben, dass Mädchen und Jungen zwischen 

zweieinhalb und fast vier Jahren bereits eine klare Vorstellung davon haben, 

welche Rollen ihre Mutter und ihr Vater innerhalb der Familie haben. Eine 

weitere Untersuchung ergab, dass Kinder im Alter von acht Jahren die 

                                                           
154

 Sexl und Told 2004, S. 191–194. 
155

 Früh und Wehse 1985, S. 192–204. 



 

61 

 

Einstellung haben, dass der Vater intelligenter sei als die Mutter. Mit den 

genannten Untersuchungen soll gezeigt werden, dass Kinder sich schon sehr 

früh ein Bild über die Geschlechter und ihre Rolle machen und dass sie in 

diesem frühen Alter durchaus schon in der Lage sind, die Geschlechterrollen 

im Märchen korrekt interpretieren zu können. 
156

 

In Hinblick auf die Literatur muss in der Frauenforschung auch ermittelt 

werden, wie sehr die Figuren und ihre Handlungen in den literarischen Texten 

den zeitgenössischen Rollen der Frau und des Mannes entsprechen und wie die 

Geschlechter zueinander stehen. Beispielsweise soll der im Märchen 

vorkommende Frauentyp, wie die schöne, zierliche und verführerische 

Märchenheldin unter dem Aspekt der Frauenstereotypen erforscht und 

interpretiert werden. 
157

 So könnte beispielsweise die Rolle der bösen 

Stiefmutter, wie sie etwa bei Aschenputtel, Cendrillon und La Gatta 

Cenerentola vorkommt, daraufhin untersucht werden, welche gesellschaftliche 

und kulturelle Stellung die Stiefmutter in den jeweiligen Epochen und 

Kulturen, in welchen die Aschenputtel-Versionen entstanden sind, gehabt hat 

und wie dies in den jeweiligen Märchen berücksichtigt und vorgestellt wird.  

Ein Grund, warum sich das Märchen vorwiegend mit dem Reifwerden und der 

damit zusammenhängenden Selbstverwirklichung des weiblichen Geschlechtes 

beschäftigt, könnte ein historischer sein, denn noch heute ist es so, dass das 

Erwachsenwerden der Frau für die Verehelichung von großer Bedeutung ist. 

Auch bei den einfachen Anredeformen wird das erkennbar, denn der Herr blieb 

auch der Herr nach der Verehelichung, das Fräulein wurde damals hingegen 

nach der Verehelichung mit der Anredeform Frau versehen. Auch das 

Menschenbild kann unter diesem Aspekt erneut aufgegriffen werden, denn 

Märchen spiegeln mit ihren Figuren die Wirklichkeit wieder. Die Thematiken, 

wie etwa die Erfahrung der Liebe, die Konfrontation mit dem Tod, der 

Neubeginn oder der Reifungsprozess sind allesamt aus dem wirklichen Leben 

entnommene Erfahrungen, die einem Menschen tatsächlich auch widerfahren. 

                                                           
156

 Müller 1986, S. 123–124. 
157

 Früh und Wehse 1985, S. 205. 



 

62 

 

Das Märchen schafft den Raum, wo man sich eben mit diesen Elementen 

auseinandersetzen kann. 
158

 

 

6.3.1 Das Gute und das Böse im Weiblichen  

 

Im Allgemeinen kann man sagen, dass Märchenerzählungen sowohl von 

männlichen und weiblichen, als auch von guten und bösen Figuren geprägt 

sind. Böse Elemente, die in den unterschiedlichsten Märchen vorkommen, 

werden, so behauptet es Müller, beinahe ausschließlich von Frauenfiguren 

übertragen. Man wird beispielsweise keinen bösen Stiefvater im Märchen 

finden, wohl aber die böse Stiefmutter. Auch die Hexe wird fast ausschließlich 

als böse Frauenfigur dargestellt, dafür trifft man kaum auf einen bösen 

Hexenmeister. Auch bei den Brüdern Grimm, bei Giambattista Basile und 

Charles Perrault herrschen die böswilligen weiblichen Figuren vor, sowie etwa 

in Aschenputtel, wo die Stiefmutter und ihre Töchter die bösen Elemente der 

Erzählung tragen. Als Gegenpol zu den bösen weiblichen Märchenwesen 

können die guten Heldinnen genannt werden, welche des Öfteren in der Form 

einer Prinzessin oder eines liebenswerten Mädchens, wie es etwa auch bei 

Aschenputtel der Fall ist, dargestellt werden. In den meisten Erzählungen ist es 

so, dass das Gute über das Böse siegt und dass das Märchen dadurch zu einem 

guten Ende kommt. Wichtig zu erwähnen ist hier, dass diese Auffassung, dass 

das Böse im Märchen vorwiegend mit dem weiblichen Geschlecht konnotiert 

wird, kulturell sehr unterschiedlich ausgelegt werden kann und dass man 

keineswegs von einer allgemeinen und weltweit gültigen Auffassung ausgehen 

darf. 
159

 

6.3.2 Starke und schwache Frauen im Märchen 

 

„ Die Märchen von der starken und der schwachen Frau sollen nicht nur zum 

Träumen einladen - sie dürfen auch zum Nachdenken anregen.“ 
160

 Dieses Zitat 

von Gobrecht soll darauf hinweisen, dass man im Märchen nicht nur zwischen 

                                                           
158

 Früh und Wehse 1985, S. 82–83. 
159

 Müller 1986, S. 55–56. 
160

 Gobrecht 1996, S. 19. 



 

63 

 

guten und bösen Frauen, sondern auch zwischen schwachen und starken 

Frauenfiguren unterscheidet. Für die Unterscheidung zwischen starken und 

schwachen Frauengestalten ist die Perspektive des Erzählers oder der 

Erzählerin von ausschlaggebender Bedeutung. Im Märchen mit schwachen 

Frauengestalten bleibt der Erzähler bzw. die Erzählerin an der Seite der Heldin 

und hebt somit automatisch ihre Gefühle hervor. Die Leiden beispielsweise, die 

seitens der Heldin erlitten werden müssen werden viel deutlicher 

hervorgehoben und die Bilder werden bei den Leser/innen oder bei den 

Zuhörer/innen deutlich. Die starken Frauengestalten lösen hingegen oft 

gemischte Gefühle aus, da sie den Idealvorstellungen der sogenannten 

Weiblichkeit widersprechen, denn diese starken Frauenfiguren meistern in 

einigen Märchen Taten oder Aufgaben, wo keine Frau erwartet wird. 

Beispielsweise verwenden sie Waffen, kämpfen mit ihren Gegner/innen oder 

lassen sich von Listen anderer nicht unterkriegen. Diese starke Heldin ist aber 

dennoch in ihrer Form sehr weiblich und sie wird als wunderschöne junge Frau 

dargestellt, wie es etwa auch im Märchen über das Aschenputtel der Fall ist. 

Die weibliche Stärke wird bewusst als abschreckend aber zugleich auch als 

sehr anziehend und attraktiv dargestellt. Schwache Frauenfiguren des 

Märchens werden als nicht selbstbewusste Wesen dargestellt und sie sind sehr 

schwache, beeinflussbare und zierliche Wesen. 
161

  

6.4 Die Mutter 

 

6.4.1 Allgemeines über die Mutterfigur 

 

Dass eine Mutter gut, liebevoll und fürsorglich sein soll und zu ihren Kindern 

zu stehen hat, scheint in unserer Gesellschaft etwas Normales, 

Selbstverständliches zu sein. Mutterliebe und Muttergefühle werden als 

natürliche und unentbehrliche weibliche Charaktereigenschaften betrachtet. 

Doch die Auffassung, dass zur Lebensaufgabe der Frau das liebevolle 

Muttersein gehört, ist nicht immer eine Selbstverständlichkeit gewesen.
162

  

Aus gesellschaftlicher Sicht änderte sich das Bild der Mutter im Laufe der 

Geschichte. Die Frau wurde zu früheren Zeiten als ein emotionales und in der 

Gesellschaft passives Wesen verstanden, von welcher gefordert wurde, Werte 

wie Demut, Tugend, Fleiß, Sparsamkeit und Nachgiebigkeit zu vertreten. Mit 

                                                           
161

 Gobrecht 1996, S. 11–15. 
162

 Blaha-Peillex 2008, S. 9. 



 

64 

 

der Zeit wurde die Frau dann aber dank des sogenannten Eva-Bildes auch als 

eine vernünftige, wehmütige und sanfte Person anerkannt, die sich ihrer 

Familie hinzugeben hat. Die ideale Mutter, die seit jeher als perfekt und 

hingebungsvoll angesehen wurde, wurde mit christlichen Frauenfiguren 

verglichen, sei es mit dem Bild der Eva oder mit der Heiligen Jungfrau Maria. 

Ab dem achtzehnten Jahrhundert entstand dann auch der elterliche Gedanke, 

wodurch es dann im neunzehnten Jahrhundert dazu kam, dass die Frau in der 

Rolle als Mutter die elementare Verantwortung für die Erziehung der Kinder 

tragen sollte. In der heutigen Zeit wird die Rolle der Mutter immer mehr 

aufgewertet und die Mütterlichkeit rückt in den Mittelpunkt der 

Idealvorstellung der Frau. 
163

 

Bei Früh und Wehse spricht man von der Mutter der Mutter im 

abergläubischen Sinn, wie er etwa bei den Grimm‟schen Märchen zur Geltung 

kommt, wie in Folge veranschaulicht werden soll. Eine Mutter kann zu 

Lebzeiten ihr/e Kind/er lieben und versorgen und hinter ihnen stehen. Wenn 

die leibliche Mutter aber, wie bei Aschenputtel, verstirbt, dann übernimmt die 

wahre Mutter die Führung des Kindes. Die wahre Mutter wird eben bei Früh 

und Wese als eine größere Kraft, als etwas Übermenschliches, für uns nicht 

vorstellbares Medium vorgestellt. Sie wird auch als eine Urgottheit aufgefasst, 

die bereits vor allen anderen uns bekannten Gottheiten existiert haben muss. 
164

 

Desweiteren heißt es: „Die Natur läßt das Kind durch die Wehen aus dem 

Mutterschoß hervorgehen. […] Alles gebiert ja die Erde selbst, die daedala 

rerum.“
165

 Das bedeutet, dass die Natur für alles Leben der Welt zuständig ist 

und diese Natur ist sozusagen der weibliche Dädalus von allem Leben, das auf 

unserer Welt existiert. Diese Deutung der Mutterrolle will darauf hinweisen, 

dass die Frau der Natur gehört und dass der mütterliche Körper von der Natur 

gelenkt ist. 
166

 

 

 

                                                           
163

 Blaha-Peillex 2008, S. 16–17. 
164

 Früh und Wehse 1985, S. 139–140. 
165

 Früh und Wehse 1985, S. 141. 
166

 Früh und Wehse 1985, S. 141. 



 

65 

 

 

6.4.2 Die Mutter in Aschenputtel 

 

So wird durch die verstorbene Mutter, die als Gegenpol und Kontrastbild zur 

bösen Stiefmutter erscheint, ein Bild der perfekten Mutter vermittelt. Denn 

durch ihren Tod wird eine Idealvorstellung fixiert und transportiert. Die Mutter 

kann nicht durch böse Taten kompromittiert werden. Sie wird zur 

Repräsentantin der perfekten Mutter und bekommt den Status einer heiligen 

Frau: Sie ist nun unerreichbar und unantastbar. 
167

 

Die Mutter tritt in allen drei bereits vorgestellten Aschenputtel-Versionen nur 

am Rande und zu Beginn der Handlung auf. In der Version von Basile wird 

darauf am wenigsten und nur in einem einzigen Satz eingegangen, denn dort 

heißt es lediglich: „ C‟era, dunque, una volta un principe vedovo, il quale 

aveva una figlia a lui tanto cara che non vedeva per altri occhi.“ 
168

  

In Charles Perraults Version wird auf die Mutter hingegen etwas ausführlicher, 

wenngleich nur kurz eingegangen: „Il était une fois un Gentilhomme […] Le 

Mari avait de son côté une jeune fille, mais d‟une douceur et d‟une bonté sans 

exemple ; elle tenait cela de sa Mère, qui était la meilleure personne du 

monde.“ 
169

 Gegensätzlich zu Basile scheint es Perrault eher ein Anliegen zu 

sein, die Schönheit der Protagonistin mit der guten Eigenschaft „d‟une douceur 

et d‟une bonté“ der verstorbenen Mutter zu vergleichen und die Güte der 

Mutter zu erwähnen. 

Lediglich in der Version der Brüder Grimm wird die Mutter direkt in die 

Erzählung mit einbezogen, denn als sie im Sterben liegt holt sie ihre Tochter zu 

sich und sagt:  

Liebes Kind, ich muß dich verlassen, aber wenn ich oben im Himmel bin, will 

ich auf dich herab sehen, pflanz ein Bäumlein auf mein Grab, und wenn du 

etwas wünschest, schüttele daran, so sollst du es haben, und wenn du sonst in 

Noth bist, so will ich dir Hülfe schicken, nur bleib fromm und gut.
170

  

In dieser Erstfassung der Brüder Grimm liegt die Mutter noch im Sterben, als 

sie ihre Tochter zu sich holt und ihr verspricht, auf sie auch nach dem Tod 

aufzupassen. Der Grund, warum das Element der sterbenden bzw. verstorbenen 

                                                           
167

 Blaha-Peillex 2008, S. 61. 
168

 Basile und Croce 2001, S. 49. 
169

 Perrault et al. 2006b, S. 259. 
170

 Grimm und Dettmering 1985, S. 63. 



 

66 

 

Mutter ausführlicher dargestellt wird, könnte sein, dass das Bürgerliche und 

Religiöse bei den Märchen der Brüder Grimm von größerer Wichtigkeit sind, 

als etwa bei den Märchen Basiles oder Perraults. Die Mutter verspricht nämlich 

indirekt aus dem Himmel bzw. aus dem Jenseits auf ihre Tochter 

herabzublicken und auf sie zu achten, was sehr auf die religiöse Deutung des 

Marien-Bildes, wie bereits vorgestellt, hinweist. In Bezugnahme auf die bereits 

vorgestellte Theorie von Früh und Wehse, die davon ausgeht, dass die Mutter 

von der Natur beeinflusst und in ihren Taten von der Mutter Natur gelenkt 

wird, kann ein Zusammenhang zumindest zu der Aschenputtel – Version der 

Brüder Grimm festgestellt werden, denn das Versprechen, auch nach dem Tod 

für die leibliche Tochter da zu sein verweist indirekt darauf, dass die Mutter 

sich in den Himmel bzw. in das Jenseits begibt und dass sie von dort aus noch 

der sterblichen Tochter Hilfe gewähren kann. 

Die Mutter bleibt durchwegs eine positive Person, auch wenn sie in diesem 

Märchen nur kurz vorgestellt wird. Sie bringt ein Leben, nämlich ihre Tochter 

Aschenputtel zur Welt und verstirbt in relativ jungen Jahren. Bei den Brüdern 

Grimm kommt die positive Stellung der Mutterfigur am deutlichsten durch ihr 

Versprechen am Sterbebett zum Vorschein. Die Fürsorglichkeit, die ein 

typisches Attribut zur Mutterfigur darstellt, bleibt zumindest bei den Brüdern 

Grimm auch nach ihrem Tod erhalten. Die innige Beziehung, wie sie nur 

zwischen der Mutter und ihrer leiblichen Tochter sein kann, wird ebenfalls bei 

den Brüdern Grimm deutlich, indem die Mutter ihre Tochter mit den Worten 

„Liebes Kind“ anspricht. Obwohl die Mutter keine aktive Rolle im 

Aschenputtel Märchen spielt ist es so, dass durch die Erwähnung der Mutter in 

allen drei Versionen und den in der Grimm‟schen Version geschilderten 

Kummer der nun mutterlosen Tochter indirekt auf eine harmonische Mutter-

Kind-Beziehung hingewiesen wird. 
171

  

6.4.2.1 Der Tod der Mutter 

 

In der strukturalistischen Märchenforschung nach Propp wird die tote Mutter 

unter dem Aspekt der Helferin genannt. Er sagt, dass in den Märchen des 

Öfteren verstorbene Mütter vorkommen, die ihren Kindern aus dem Grab 

                                                           
171

 Blaha-Peillex 2008, S. 62. 



 

67 

 

heraus Hilfe gewähren und ihnen als Helferinnen in den unterschiedlichsten 

Lebenslagen beistehen. Als Beispiel dafür gibt er das Märchen mit dem Titel 

Svinoj čechol, die Schweinehaut, an, das dem Märchen vom Aschenputtel 

anscheinend sehr ähnlich ist. 
172

 

Im Märchen kann die tote Mutter der Hauptfigur unterschiedliche Rollen 

einnehmen, da sie nach dem Tod entweder aktiv oder passiv am Leben des 

Kindes teilhaben kann. Der Tod der Mutter ist bei Aschenputtel ein zentraler 

Aspekt, da die elende Situation der Märchenheldin eigentlich erst mit dem Tod 

der Mutter wirklich beginnt. Denn von dort an erfährt sie nichts Schönes mehr 

und die Entwicklung der Persönlichkeit, auch wenn sie im Märchen nicht so 

sehr dargestellt wird, prägt sich mit diesem Erlebnis. Aschenputtel dürfte laut 

Drewermann bereits in einem Alter sein, wo es bereits von ihrer Mutter gelernt 

hat Verantwortung zu tragen und selbständig zu sein. Aschenputtel muss alles 

andere selbst erleben und lernen, denn als ihre kranke Mutter verstirbt, ist das 

junge Mädchen auf sich alleine gestellt. Doch sie kann den Trost darin finden, 

dass sie zum Grab ihrer Mutter gehen kann so oft sie will und dass sie ihrer 

Mutter durch das Vergießen der Tränen treu bleibt. Somit bleibt Aschenputtel 

zugleich auch ein frommes und artiges Mädchen. Solange Aschenputtel ihrer 

selbst und ihrer verstorbenen Mutter treu und verbunden bleibt, verspricht ihr 

die Mutter passiv auf sie aufzupassen und auf sie vom Himmel 

herunterzublicken. 
173

 „Der Schnee deckte ein weiß Tüchlein auf der Mutter 

Grab, […]“
174

  ist eine aus der Aschenputtel-Version der Brüder Grimm 

entnommene und metaphorische Textstelle, die die Trauer des Mädchens und 

die winterliche Kühle ihrer Gefühle ausdrückt. Das weiße Tüchlein ist wie ein 

Symbol des andauernden trauernden Gefühlzustandes nach dem Verlust ihrer 

Mutter zu deuten. 
175

 

 

 

 

                                                           
172

 Propp und Pfeiffer 1987, S. 186. 
173

 Drewermann 2004, S. 158–181. 
174

 Grimm und Dettmering 1985, S. 63. 
175

 Drewermann 2004, S. 186. 



 

68 

 

6.5 Aschenputtel- die Märchenheldin 

 

6.5.1 Aschenputtels Wirkung auf die Menschen 

 

 „Aschenputtel“ – das ist das Märchen von dem Mysterium des Menschen, der 

selbst dann noch an seine Größe glaubt, wenn man in einer Kette nicht endender 

Demütigungen ihm seinen „vermessentlichen Hochmut“ mit schikanöser 

Gewalt auszutreiben sucht. 
176

 

Aschenputtel ist die Märchenheldin des gleichnamigen Märchens, welches für 

die vergleichende Analyse herangezogen wird. Wie es der Titel schon verrät, 

handelt das Märchen von einem jungen Mädchen namens Aschenputtel:  

Dem Namen nach ist ein „Aschenputtel“ „die in der Asche wühlende, sich 

wälzende Küchenmagd, ein geringfügiges unreines Mädlein“- „pusseln“ oder 

„pöseln“ im Sinne von „mühsam suchen“ und „sölen“ = sudeln, „im Schmutz 

verderben“ steckt in dem Wort. Eine andere Vermutung möchte den Namen aus 

dem Griechischen ableiten: aus den Worten achylia = Asche und puttos = 

weibliche Scham; Aschenputtel wäre dann ein Mädchen, das „mit der Scham in 

der Asche“ sitzt. 
177

 

Diese Begriffsdefinition von Drewermann weißt primär nur auf das äußere 

Erscheinungsbild hin, nicht aber auf das Wesentliche der Märchenheldin, 

nämlich nicht auf das Wesen und ihre Taten selbst. Aschenputtel zeichnet sich 

nämlich nicht etwa durch ihr einfaches und schmutziges Auftreten oder durch 

ihr mit Asche besudeltes Gewand aus, sondern vielmehr dadurch, dass sie sich 

trotz der elenden Umstände, die in ihrem Elternhaus herrschen, treu bleibt und 

dass sie dadurch wiederum nicht ihre Würde und Warmherzigkeit verliert. Sie 

erlebt Erniedrigungen seitens der Stiefmutter und ihrer Stiefschwestern und sie 

muss starke seelische Leiden ertragen. Erst am Ende der Erzählung wird 

Aschenputtel dafür mit der Hochzeit und der Krönung zur Prinzessin belohnt, 

was ihren sozialen Aufstieg symbolisch darstellen soll. Der Aufstieg zu diesem 

besseren Leben bleibt aber für die Leser/innen vorerst undenkbar und 

chancenlos, aber durch das Warten findet auch das arme, junge Mädchen ihr 

„happy end“. 
178

  

Aus tiefenpsychologischer Sicht verdeutlicht der im Märchen symbolisch 

vorgestellte soziale Aufstieg von Aschenputtel, dass es auch im realen Leben 

                                                           
176

 Drewermann 2004, S. 139. 
177

 Drewermann 2004, S. 138. 
178

 Drewermann 2004, S. 138–139. 



 

69 

 

zu einer Belohnung kommen kann, wenn man sich selbst und seinen Träumen 

treu bleibt. Bei Drewermann wird dieser Aspekt unter anderem aufgegriffen 

und so heißt es:  

Das Geheimnis, das Wunder seines Lebens nämlich besteht darin, mitten im 

Elend niemals das Gefühl für seine eigene Würde zu verlieren […] und den 

Traum nicht aufzugeben, im Grunde zu etwas Königlichem bestimmt zu sein. 

Dieser Kontrast: zwischen äußerer Erniedrigung und innerer Berufung zwischen 

Ausgangsbedingung und Ziel, zwischen Schicksalsgunst und Herzenssehnsucht 

bestimmt den Kern der Aschenputtelgestalt. Nicht: „Das Aschenputtel“, sondern 

„Die Aschenkönigin“ müsste das Grimm‟sche Märchen deshalb eigentlich 

heißen, um die Spannung seines Hauptmotivs wiederzugeben. 
179

  

Laut Bettelheim können sich Kinder gewisser Maßen mit der Aschenputtel-

Figur identifizieren. Kinder können sich in Bezug auf ihre Erfahrung bei der 

Erziehung zur Sauberkeit und Reinlichkeit negative Gefühle, wie Wertlosigkeit 

beispielsweise aneignen. Sie entwickeln zu dem Thema Sauberkeit negative 

Konnotationen, wenn sie damit falsch konfrontiert werden. Viele Eltern neigen 

nämlich dazu ihren Kindern das Gefühl zu übermitteln, sie seien schmutzig und 

unartig. Kinder unterdrücken daraufhin oft ihren Wunsch, einmal schlampig 

oder unordentlich zu sein, um den Wünschen bzw. Aufforderungen ihrer Eltern 

gerecht zu werden. Kinder identifizieren sich in Bezug auf die Sauberkeit 

insofern mit Aschenputtel, als dass sie sich ebenfalls dazu verdammt fühlen, 

sich bei Kritik, in die Asche zu setzen. Sie verfallen in ein Schamgefühl, das 

ihr Selbstwertgefühl kränkt und somit fühlen sie sich wie das Aschenputtel aus 

dem Märchen. Deshalb ist es sehr wichtig, dass Kinder auch einmal schmutzig 

werden dürfen oder unordentlich sein dürfen und dass sie nach jeder negativen 

Kritik auch wieder ein positives Wort hören.
180

 

 

 

 

 

 

                                                           
179

 Drewermann 2011, S. 16. 
180

 Bettelheim und Mickel 1978, S. 231. 



 

70 

 

6.5.2 Aschenputtel in den drei Versionen 

 

6.5.2.1 Das elende Schicksal 

 

Wie bereits im Kapitel über die verstorbene Mutter aufgegriffen, wird 

Aschenputtel in allen drei Versionen, also in der Version Basiles, Perraults und 

jener der Brüder Grimm zuerst mit dem Tod ihrer Mutter konfrontiert. Durch 

dieses zentrale Erlebnis erfährt Aschenputtel in Folge immer mehr 

Demütigungen und Leiden, wobei sie aber als wahre Heldin sich selbst treu 

bleibt.  

Da mußte das arme Kind so schwere Arbeit thun: früh vor Tag aufstehen, 

Wasser tragen, Feuer anmachen, kochen und waschen und die Stiefschwestern 

thaten ihm noch alles gebrannte Herzeleid an, spotteten es, schütteten ihm 

Erbsen und Linsen in die Asche, da mußte es den ganzen Tag sitzen und sie 

wieder auslesen. Wenn es müd war Abends, kam es in kein Bett, sondern mußte 

sich neben dem Herd in die Asche legen. 
181

 

Auch in Cendrillon von Charles Perrault werden die Demütigung und die harte 

Arbeit, die Aschenputtel schon als junges Mädchen aufgedrängt bekommt und 

zu erleiden hat bildlich dargestellt: 

[…] c‟était elle qui nettoyait la vaisselle et les montées, qui frottait la chambre 

de Madame, et celles de Mesdemoiselles ses filles. Elle couchait tout au haut de 

la maison, dans un grenier, sur une méchante paillasse, pendant que ses sœurs 

étaient dans des chambres parquetées, où elles avaient des lits des plus à la 

mode, et des miroirs où elles se voyaient depuis les pieds jusqu‟à la tête. La 

pauvre fille souffrait tout avec patience, et n‟osait s‟en plaindre à son père qui 

l‟aurait grondée, parce que sa femme le gouvernait entièrement. 
182

 

Die Unterscheidung, die zwischen der Grimm‟schen Version und jener von 

Perrault festzustellen ist, ist jene, dass es lediglich in der deutschen Version 

vorkommt, dass Aschenputtel die Aufgabe bekommt, Linsen, dann Wicken und 

am Ende Erbsen auszulesen. 

Etwas hervorgehobener wird jedoch bei Perrault das Schlafgemach von 

Aschenputtel beschrieben. Bei den Brüdern Grimm heißt es, dass sich das 

Mädchen nach getaner Arbeit neben den Herd in die Asche legen muss. Bei 

Perrault heißt es hingegen, dass die Stiefschwestern in überfüllten Zimmern, in 

modernsten Betten schlafen dürfen, während Cendrillon im obersten Bereich 

                                                           
181

 Grimm und Dettmering 1985, S. 63–64. 
182

 Perrault et al. 2006b, S. 259–260. 



 

71 

 

des Hauses, nämlich am Dachboden auf einer verbrauchten Matratze schlafen 

muss. In La gatta cenerentola wird die missliche Lage von Aschenputtel 

ähnlich beschrieben. Der Unterschied in der Beschreibung des ihr zugefügten 

Elends liegt darin, dass Zezolla, nämlich Aschenputtel, zuerst von ihrem Vater 

sehr geschätzt und geliebt wird: „ C‟era, dunque, una volta un principe vedevo, 

il quale aveva una figlia a lui tanto cara che non vedeva per altri occhi.“ 
183

 Erst 

als die zweite Stiefmutter auf Wunsch von Aschenputtel zur dritten Frau des 

Vaters genommen wird, erlebt Aschenputtel ihren Abstieg:  

[…] e tanto fece che il marito, presele in grazia, si lasciò cascar dal cuore la 

figlia sua propria. E Zezolla, scapita oggi, manca domani, finí col ridursi a tal 

punto che dalla camera passò alla cucina, dal baldacchino al focolare, dagli 

sfoggi di seta e oro agli strofinacci oli, dagli scettri agli spiedi. Né solo cangio 

stato, ma anche nome, e non più Zezolla, ma fu chiamata “Gatta cenerentola”. 
184

 

Den sozialen Abstieg den Aschenputtel erleiden muss, beschreibt Basile sehr 

ähnlich wie in den anderen Versionen. Aber durch seine Vergleiche 

verbildlicht er den elenden Abstieg weitaus präziser als die anderen 

Märchenschreiber. Somit hebt Basile das Elend hervor, in welches sich die 

Hauptfigur durch die Wahl der dritten Stiefmutter mehr oder weniger selbst 

getrieben hat. 

Anders als in Charles Perraults und der Grimm‟schen Version, wird 

Aschenputtel in der Version von Basile zweimal beinahe von ihrem leiblichen 

Vater vergessen, was ebenfalls eine symbolische Andeutung dafür ist, dass 

Aschenputtel in allen Lebenslagen hinten anstehen muss und dass sie keinen 

sozialen Stellenwert mehr innerhalb der neuen Familie hat. Das erste Mal 

erinnert sich der Vater gerade noch daran, seine leibliche Tochter zu fragen, 

was er ihr von seiner Reise nach Sardinien mitbringen soll:  

In ultimo, e quasi per dileggio, egli disse alla figlia: „E tu, che cosa vorresti?“. 

Ed essa: „Nient‟altro se non che mi raccomandi alla colomba delle fate, che mi 

mandi qualcosa; e, se ti dimentichi, che tu non possa andare né innanzi né 

indietro. Tieni bene a mente quel che ti dico: arma tua, manica tua”. 
185

 

                                                           
183

 Basile und Croce 2001, S. 49. 
184

 Basile und Croce 2001, S. 50–51. 
185

 Basile und Croce 2001, S. 51. 



 

72 

 

Das zweite Mal, als sich der Vater nur durch die Erinnerung durch einen 

Dritten entsinnt, dass er für seine eigene Tochter das Geschenk vergessen hat, 

macht er sich auf den Weg, ihren Wunsch zu erfüllen:  

Appena svegliato, il capitano raccontò il sogno al principe, che, confuso per la 

mancanza commessa, andò alla grotta delle fate, e , raccomandata loro la 

figliula, le pregò di mandarle qualche dono. Ed ecco uscir fuori dalla spelonca 

una bella giovane, che pareva un gonfalone, e gli disse di ringraziar la figliula 

della buona memoria, e che se la passasse lieta per amor suo. Con queste parole, 

gli porse un dattero, una zappa, un secchietto d‟oro e un asciugatoio di seta: il 

dattero da esser piantato, e le altre cose per coltivarlo e curarlo. Il principe, 

meravigliato di questo regalo, si accommiatò dalla fata, volgendosi al suo paese; 
186

 

 

6.5.2.2 Fremde Hilfe zur Erlösung 

 

Damit sich Aschenputtel aber aus ihrer Misere befreien kann und ein besseres 

Leben erreichen kann, benötigt sie Hilfe. Als eine erste Art von Hilfe kann das 

Motiv der verstorbenen Mutter interpretiert werden. Die Mutter hilft in einer 

passiven Form ihrer Tochter, indem sie aus dem Jenseits in gewisser Weise das 

Schicksal der Tochter lenken kann. Das Märchen vom Aschenputtel bietet 

aber, zumindest in den hier behandelten Versionen, noch zwei weitere 

Hilfestellungen. Zum einen wird in allen drei Versionen Hilfe seitens eines 

gewissen Zauberhelfers bzw. einer gewissen Zauberhelferin gewährleistet, 

worauf im Kapitel über die Fee noch näher eingegangen werden soll. Zum 

zweiten gibt es bei Basile und den Brüdern Grimm, nicht aber bei Perrault noch 

weitere kleine Helferlein, die Aschenputtel zur Hilfe kommen, die aber meiner 

Meinung nach nicht direkt mit Zaubergaben in Verbindung gebracht werden 

können.  

In der Grimm‟schen Version fliegen dem Mädchen an allen drei Ballnächten 

zufällig zwei weiße Tauben zur Hilfe. Wobei das zufällige Auftauchen der 

Tauben wieder als Hilfe der verstorbenen Mutter interpretiert werden könnte. 

Es könnte nämlich sein, dass die Tauben von der leiblichen Mutter geschickt 

worden sind. Das plötzliche Auftreten der Tauben wird bei den Brüdern 

Grimm im Folgenden dargestellt: 

                                                           
186

 Basile und Croce 2001, S. 51. 



 

73 

 

Da kniete es sich vor den Herd in die Asche und wollte anfangen zu lesen, 

indem flogen zwei weiße Tauben durchs Fenster und setzten sich neben die 

Linsen auf den Herd; sie nickten mit den Köpchen und sagten: „Aschenputtel, 

sollen wir dir helfen Linsen lesen?“ „Ja, antwortete Aschenputtel: die 

schlechten ins Kröpchen, die guten ins Töpchen. Und pick, pick, pick! […] Und 

in einer Viertelstunde waren die Linsen so rein, daß auch nicht eine falsche 

darunter war, […]“
187

  

An jedem weiteren Tag kommen diese zwei Helferlein zu Aschenputtel, um ihr 

zu helfen, die schwere Arbeit rechtzeitig fertig zu bekommen und am zweiten 

Tag geben sie Aschenputtel sogar den Rat, sich an das Grab der Mutter zu 

begeben, an dem von ihr gepflanzten Bäumlein zu schütteln und folgende 

Worte auszusprechen: „ Bäumlein rüttel dich und schüttel dich, wirf schöne 

Kleider herab für mich!“ 
188

 Das zweite Motiv, das bei Jakob und Wilhelm 

Grimm als Helfer zum Vorschein kommt ist das Bäumlein, das Aschenputtel 

auf Rat ihrer Mutter an ihrem Grab gepflanzt hat. Dieser kleine Baum verhilft 

ihr auf unerklärliche Weise zu den Kleidern, dem Schmuck und den Pantoffeln 

und was sonst noch dazu gehört, damit Aschenputtel auf den Ball gehen kann, 

ohne dass darauf geschlossen werden kann, dass es sich um das ärmliche 

Mädchen handelt. Auch die Tatsache, dass das Bäumlein zu setzen ein Rat der 

am Sterbebett liegenden Mutter ist, lässt darauf schließen, dass die Mutter den 

Einfluss auf das Bäumlein hat und dass sie es ist, die ihrer Tochter die Kleider 

gibt.  

In der Version von Basile handelt es sich gegensätzlich zur Version der Brüder 

Grimm um eine einzige Taube, die Zezolla Besuch erstattet, als sie sich 

während den Hochzeitsfeierlichkeiten ihrer zweiten Stiefmutter auf dem 

Balkon befindet:  

Ora, mentre gli sposi stavano in gaudio, Zezolla si affacciò a un gaifo della sua 

casa; e in quel punto una colombella volò sopra un muro e le disse: „ Quando ti 

vien desio di qualche cosa, manda a domandarla alla colombella delle fate 

dell‟isola di Sardegna, ché tu l‟avrai subito.” 
189

 

Diese Taube rät dem jungen Mädchen, dass sie, wenn sie einmal Bedürfnis 

nach etwas Bestimmten hat, sie diesen Wunsch an die Feentaube nach 

Sardinien senden soll und dass der Wunsch somit in Erfüllung gehen wird.  

                                                           
187

 Grimm und Dettmering 1985, S. 64–65. 
188

 Grimm und Dettmering 1985, S. 66. 
189

 Basile und Croce 2001, S. 50. 



 

74 

 

Bei Perrault wird im Vergleich zu den anderen Versionen lediglich die Fee, die 

als Patin von Cendrillon vorgestellt wird, vorgestellt und keine weiteren 

Helfer/innen werden explizit genannt. Auf das Motiv der Fee soll, wie schon 

erwähnt, jedoch später noch separat eingegangen werden.  

6.5.2.3 Verwandlung 

 

Die Darstellung von Aschenputtel, wie sie sich in eine wunderschöne junge 

Prinzessin verwandelt, wird bei Basile, Perrault und den Brüdern Grimm 

ähnlich beschrieben, wobei diese Elemente unterschiedlich ausgeschmückt 

werden. In La gatta cenerentola wird die erste Verwandlung von Aschenputtel 

wie folgt beschrieben: 

Zezolla corse allora alla sua pianta, pronunziò le parole insegnatele dalla fata e 

subito fu posta in assetto di regina, sopra una chinea con dodici paggi attillati e 

azzimati, e andò anche lei dove erano le sorelle, che non la riconobbero. 
190

 

Am zweiten Festtag begibt sie sich erneut zu ihrem Dattelbaum und mit Hilfe 

des besagten Spruches wird sie aufs Neue und noch schöner gekleidet: 

Ma immantinente essa corse al dattero, disse le parole solite, ed ecco 

proromperne una schiera di damigelle, chic on lo specchio, chi con la boccetta 

d‟acqua di cucuzza, chi col ferro per arricciare, chi col pezzo di rossetto, chi col 

pettine, chi con gli spilli, chi con le vesti, chi con collane e pendenti. E tutte si 

misero attorno a lei, e la fecero bella come un sole, e la collocarono in un coccio 

a sei cavalli, accompagnato da staffieri e paggi in livrea. 
191

 

Plötzlich erscheint eine Schar von Brautjungfern, die sich um das Mädchen 

kümmern. Jede von ihnen ist darum bemüht, La gatta cenerentola als der 

Sonne gleichende wunderschöne junge Dame heraus zu putzen und sie mit 

einer Kutsche von sechs Pferden geführt auf den Ball gehen zu lassen.  

Am dritten und letzten Festtag wird sie noch schöner als zuvor dargestellt: 

Zezolla tornò al dattero; e, ripetendo la canzone fatata, fu vestita superbamente 

e collocata in una carrozza d‟oro con tanti servitori attorno che pareva una 

cortigiana arrestata al pubblico passeggio e attorniata dagli sbirri. 
192

 

Hier wird sie nun von einer goldenen Kutsche gefahren mit vielen Dienern, die 

sie dorthin begleiten sollen.  

                                                           
190

 Basile und Croce 2001, S. 52. 
191

 Basile und Croce 2001, S. 52–53. 
192

 Basile und Croce 2001, S. 53. 



 

75 

 

Cendrillon, das Aschenputtel aus Charles Perraults französischer Version wird 

ebenfalls in ein wunderschönes Mädchen mit sehr prunkvoller Ausstattung 

verwandelt. Am ersten Tage des Festes wird die Verwandlung bei Perrault 

folgend vorgestellt: 

Sa Marraine ne fit que la toucher avec sa baguette, et en même temps ses habits 

furent changés en des habits de drap d‟or et d‟argent tout chamarrés de 

pierreries ; elle lui donna ensuite une paire de pantoufles de verre, les plus jolies 

du monde. 
193

 

Schon bei der ersten Verwandlung bekommt Cendrillon Kleider aus goldenen 

und silbernen Stoffen, die mit Juwelen geschmückt sind. Außerdem wird sie 

noch mit gläsernen Pantoffeln ausgestattet. Am nächsten Tag taucht 

Aschenputtel erneut am Fest auf : „Le lendemain les deux sœurs furent au Bal, 

et Cendrillon aussi, mais encore plus parée que la première fois.“ 
194

 Im 

Gegensatz zu Basiles Version gibt es bei Perrault nur zwei Festtage, wo 

Aschenputtel ihren zukünftigen Mann antreffen kann.  

Bei den Brüdern Grimm werden, wie in der italienischen Version, ebenfalls 

drei Festtage beschrieben, wobei Aschenputtel an nur zwei Tagen direkt am 

Ball teilnimmt. Am ersten Abend sieht sich Aschenputtel den Ball nur vom 

Taubenschlag aus an:  „[…] da konnte es in den Saal sehen, und sah seine 

Schwestern mit dem Prinzen tanzen, und es flimmerte und glänzte von viel 

tausend Lichtern vor seinen Augen.“ 
195

 

Am zweiten Festtag wird dann auch bei den Brüdern Grimm die glanzvolle 

Verwandlung von Aschenputtel beschrieben: 

[…] da lag ein prächtig silbern Kleid vor ihm, Perlen, seidene Strümpfe mit 

silbernen Zwickeln und silberne Pantoffel und was sonst dazu gehörte. 

Aschenputtel trug alles nach Haus, und als es sich gewaschen und angezogen 

hatte, da war es so schön wie eine Rose, die der Thau gewaschen hat. Und wie 

es vor die Hausthüre kam, so stand da ein Wagen mit sechs federgeschmückten 

Kappen und Bediente dabei in Blau und Silber, die hoben es hinein, und so 

gings im Gallop zu dem Schloß des Königs. 
196

 

Am letzten Tag wird Aschenputtel noch schöner dargestellt, ähnlich wie es in 

den anderen Versionen zu entnehmen ist: 

                                                           
193

 Perrault et al. 2006b, S. 264. 
194

 Perrault et al. 2006b, S. 266. 
195

 Grimm und Dettmering 1985, S. 65. 
196

 Grimm und Dettmering 1985, S. 66. 



 

76 

 

Da fiel ein Kleid herab noch viel herrlicher und prächtiger als das vorige, ganz 

von Gold und Edelgesteinen, dabei goldgezwickelte Strümpfe und goldene 

Pantoffel: und als Aschenputtel damit angekleidet war, da glänzte es recht, wie 

die Sonne am Mittag. 
197

 

 

6.5.2.4 Der verlorene Pantoffel 

 

Das Aschenputtel-Motiv steht in enger Verbindung mit dem Schuhmotiv. Die 

Situation, wo Aschenputtel, während sie vom Ball Richtung Kutsche läuft, 

ihren gläsernen Pantoffel verliert, ist ein allseits bekanntes Bild, das, wenn man 

den Namen Aschenputtel hört, sofort in unseren Sinn kommt. Das ist auch 

nicht verwunderlich, denn mit dieser Situation gelingt Aschenputtel der soziale 

Aufstieg von dem jungen, schmutzigen, elenden und in Asche sitzendem 

Mädchen zu einer von ihrem zukünftigen Mann geliebten, verehrten und 

ansehnlichen wunderschönen Prinzessin. Denn als ob das Schicksal es so 

vorgesehen hätte, verliert Aschenputtel in allen Versionen einen ihrer 

Pantoffel. Je nach Version wird der Schuh entweder direkt vom Prinzen 

gefunden oder der Schuh wird ihm übergeben und somit wird auch die Suche 

nach der rechten Frau eingeleitet. 

Bei dem italienischen Märchenschreiber, Giambattista Basile, wird diese 

Situation, in der Aschenputtel ihren Pantoffel verliert, etwas anders 

beschrieben als in den anderen Märchen. Denn in Basiles Erzählung verliert 

Zezolla ihren Schuh erst, als sie schon in der Kutsche sitzt und vor dem Diener, 

der ihr auf Wunsch des Prinzen folgen soll, flieht: 

[…] si partí seguita dal servitore del re, che questa volta si cucí a filo doppio 

alla carrozza. Vedendo che sempre le era alle coste, Zezolla gridò: „Tócca, 

cocchiere!“; e la carrozza si mise in corsa con tanta furia, che a lei, in 

quell‟agitazione, cadde dal piede una pianella, che non si poteva vedere cosa più 

ricca e gentile. 
198

 

Sie verliert den Schuh nämlich aufgrund der von Turbulenzen geprägten 

Flucht. Daraufhin bringt der Diener den Schuh zum Prinzen. Bei Perrault 

hingegen wird zwar dieselbe Situation dargestellt, aber auf etwas veränderte 

Weise: 

                                                           
197

 Grimm und Dettmering 1985, S. 68. 
198

 Basile und Croce 2001, S. 53. 



 

77 

 

[…] elle laissa tomber une de ses pantoufles de verre, que le Prince ramassa 

bien soigneusement. Cendrillon arriva chez elle bien essoufflée, sans carrosse, 

sans laquais, et avec ses méchants habits, rien ne lui étant resté de toute sa 

magnificence qu‟une de ses petites pantoufles, la pareille de celle qu‟elle avait 

laissé tomber.
199

 

Während Aschenputtel vom Ball flüchtet, lässt sie einen Schuh fallen, den der 

Prinz sehr behutsam aufhebt. Nach Mitternacht bleibt Aschenputtel außer dem 

zweiten Pantoffel nichts von dem Prunk erhalten. Bei den Brüdern Grimm wird 

dieses Element ebenfalls aufgegriffen und auf diese Weise veranschaulicht: 

Auf einmal, wie es mitten im Tanzen war, hörte es den Glockenschlag, da fiel 

ihm ein, wie die Tauben es gewarnt, erschrak und eilte zur Thüre hinaus und 

flog recht die Treppe hinunter. Weil die aber mit Pech bestrichen war, blieb 

einer von den goldenen Pantoffeln festhängen, und in der Angst dacht es nicht 

daran, ihn mitzunehmen.
200

 

Anders als bei den anderen Versionen wird die Treppe auf Wunsch des Prinzen 

hier mit Pech belegt, sodass Aschenputtel einen ihrer Schuhe dort verliert. Der 

Pantoffel ist nicht etwa gläsern, oder niedlich und klein, sondern goldenfarbig.  

Die Anprobe des Schuhes und somit auch das nahe stehende Ende des 

Aschenputtel Märchens sind in den drei Versionen unterschiedlich ausgelegt. 

Bei Basile wird die Schuhprobe auf diese Weise vorgestellt: 

[…] il re, fatto il profizio, si mise a provare la pianella a una a una a tutte le 

invitate per vedere a chi di esse andasse a capello e bene assestata, tanto che egli 

potesse dalla forma della pianella conoscer quella che andava cercando. Ma non 

trovò alcun piede a cui andasse a sesto, e fu sul punto di disperare. […] Parlò 

allora il principe: “ Io ho una figlia, ma sta sempre a guardare il focolare, perché 

è una creatura disgraziata e dappoco, non meritevole di sedere dove mangiate 

voi”. Replicò il re: “ Questa sia a capo di lista, perché l‟ho caro”. […] e il 

giorno dopo […] si venne alla prova della pianella, che, non appena fu 

appressata al piede di Zezolla, si lanciò di per sé stessa, come il ferro corre alla 

calamita, a calzare quel cocco pinto d‟Amore. 
201

 

Alle eingeladenen Frauen müssen den Schuh vor dem König anprobieren. Aber 

keiner der geladenen Frauen passt der gefundene Schuh. Doch der Vater von 

Zezolla sagt, dass er noch eine Tochter zu Hause hat, die er aber nicht zeigen 

will. Der König wünscht sich aber diese zu sehen und als es am nächsten Tag 

zu der Schuhprobe an Zezollas Fuß kommt, passt dieser an Aschenputtels Fuß 

wie angegossen.  

                                                           
199

 Perrault et al. 2006b, S. 266. 
200

 Grimm und Dettmering 1985, S. 68. 
201

 Basile und Croce 2001, S. 53. 



 

78 

 

Bei Perrault erfolgt die Schuhanprobe hingegen so: 

[…] peu de jours après, le fils du Roi fit publier à son de trompe qu‟il épouserait 

celle dont le pied serait bien juste à la pantoufle. On commença à l‟essayer au 

Princesses, ensuite aux Duchesses, et à toute la Cour, mais inutilement. On la 

porta chez les deux sœurs, qui firent tout leur possible pour faire entrer leur pied 

dans la pantoufle, mais elles ne purent en venir à bout. Cendrillon qui les 

regardait, et qui reconnut sa pantoufle, dit en riant : «  Que je voie si elle ne me 

serait pas bonne ! » […] Le Gentilhomme qui faisait l‟essai de la pantoufle […] 

fit asseoir Cendrillon, et approchant la pantoufle de son petit pied, il vit qu‟elle 

y entrait sans peine, et qu‟elle y était juste comme de cire. 
202

 

Cendrillon handelt hier viel offensiver als bei Basile. Sie will gefunden werden 

und setzt sich dafür ein, dass sie die Möglichekeit bekommt, den Pantoffel 

anprobieren zu können. Sie zeigt nach der Anprobe sogar den zweiten, dazu 

gehörenden Schuh, damit sie noch einen Beweis mehr hat, dass sie die richtige 

Frau ist, die der Mann als Gattin nehmen soll. Das ist wohl das wichtigste 

Merkmal in Perraults Version, denn die anderen Elemente sind eher 

oberflächliche, semantische Unterschiede.  

Bei den Brüdern Grimm geschieht die Schuhprobe, ähnlich wie bei Basile, auf 

Wunsch des Prinzen. Er befiehlt nämlich Aschenputtel kommen zu lassen, 

denn auch sie soll den Schuh probieren: 

Da ward Aschenputtel gerufen und wie es hörte, daß der Prinz da sen, wusch es 

sich geschwind Gesicht und Hände frisch und rein; und wie es in die Stube trat, 

neigte es sich, der Prinz aber reichte ihr den goldenen Pantoffel und sagte: 

„probier ihn an! und wenn er dir paßt, wirst du meine Gemahlin.“ Da streift es 

den schweren Schuh von dem linken Fuß ab, setzt ihn auf den goldenen 

Pantoffel und drückte ein klein wenig, da stand es darin, als wär er ihm 

angegossen. Und als er sich aufbückte, sah ihm der Prinz ins Gesicht, da 

erkannte er die schöne Prinzessin wieder und rief: „das ist die rechte Braut.“
203

 

Bei den Brüdern Grimm endet Aschenputtels Aufstieg mit diesen Worten des 

Prinzen. Bei den Versionen Basiles und Perraults ist das Ende auch ein happy 

end, das aber ein wenig anders beschrieben wird. 

Bei Basile umarmt der König seine künftige Frau, setzt ihr die Krone auf und 

befiehlt allen Anwesenden sich vor ihr zu verbeugen, wie es sich vor einer 

Königin gehört: 

                                                           
202

 Perrault et al. 2006b, S. 268. 
203

 Grimm und Dettmering 1985, S. 70–71. 



 

79 

 

Il re allora strinse Zezolla tra le sue braccia, e, condottala sotto il suo 

baldaccino, le mise la corona sul capo, ordinando a tutti di farle inchini e 

riverenze come a loro regina.
204

 

Bei Perrault wird Aschenputtel zum Prinzen geführt und mit diesem Auftreten 

findet der Prinz sie noch schöner als zuvor und wenige Tage darauf findet ihre 

Hochzeit statt: 

On la mena chez le jeune Prince, parée comme elle était : il la trouva encore 

plus belle que jamais, et peu de jours après, il l‟épousa.
205

  

 

6.6 Die böse Stiefmutter  

 

Auch wenn die Stiefmütter keine echten Hexen sind, besitzen sie Eigenschaften, 

durch die sie eindeutig in die Gruppe der Menschenfresserinnen und Scheusale 

eingeordnet werden können. Als fremde Eindringlinge stören sie die Harmonie 

zwischen Blutsverwandten. 
206

 

Das Motiv der Stiefmutter findet laut Müller seinen Ursprung in sehr frühen 

gesellschaftlichen bzw. verwandtschaftlichen Verhältnissen und bleibt bis 

heute ein immer wiederkehrendes Motiv. Außerdem wird behauptet, dass 

dieses Interesse am sogenannten Stiefmuttermotiv mit dem „bürgerlich-

patriarchalem Denken“ begründet werden kann.  

Aus historischer Sicht hat das Motiv der Stiefmutter insgesamt drei Funktionen 

durchlebt, nämlich jene, das Endogamieproblem zu brechen, das matristische 

Verhältnis, wo nicht die leibliche Mutter, sondern die gesamte mütterliche 

Gemeinschaft die Mutterliebe und Geborgenheit garantiert und zuletzt die 

Situation der Neuzeit, wo das Erbrecht versucht, Stiefkinder den leiblichen 

Kindern vorzuziehen. Diese sind jedoch lediglich historische Erklärungen, die 

das Motiv der Stiefmutter zu beschreiben versuchen. 
207

  

 

 

 

                                                           
204

 Basile und Croce 2001, S. 54. 
205

 Perrault et al. 2006b, S. 268–269. 
206

 Tatar und Vogel 1990, S. 199. 
207

 Müller 1986, S. 71–73. 



 

80 

 

6.6.1 Die Stiefmutter im Märchen 

 

„Der Stiefvater spielt in Sage und Märchen keine bedeutende Rolle. Nur die 

Stiefmutter tritt hervor.“ 
208

 

Wie bereits erwähnt, wird die Stiefmutter in ihrer Gestalt seit jeher in allen 

möglichen Erzählungen als böses Wesen dargestellt und sie wird auch von der 

Gesellschaft als solche angenommen. Der Unterschied zu den Märchen liegt 

jedoch darin, dass in den Märchen, wie etwa in denen der Brüder Grimm, die 

Stiefmutter in der Gestalt eines wilden Tieres, einem Ungeheuer oder in Gestalt 

einer Ausgestoßenen in der Gesellschaft dargestellt wird. Im Aschenputtel-

Märchen, welches hier behandelt wird, ist es jedoch nicht so, dass die 

Stiefmutter in einer anderen Gestalt vorkommt. 
209

 

Die Schurkinnen, wozu auch die bösen Stiefmütter in den Märchen gezählt 

werden, handeln nach chronologisch folgenden Schemata, die in 

verschiedensten Märchen immer wiederkehren. In der Einleitung ist es zumeist 

so, dass die leibliche Mutter verstirbt und dass das zurückgebliebene Kind bzw. 

die Kinder zu den Leidtragenden, sogar zu Opfern einer grausamen, mit Hass 

erfüllten Stiefmutter werden. Meistens ist der Held bzw. die Heldin sehr 

geduldig und lässt die Bosheiten über sich ergehen. Die Rechte, die einem als 

leibliches Kind des zurückgelassenen Vaters zustehen würden, werden durch 

die Dominanz und Gemeinheiten seitens der Stiefmutter nach und nach verletzt 

und unterdrückt. Den einzigen Fehler, den man der Vaterfigur zuschreiben 

kann ist jener, dass er bei der Wahl seiner nächsten Frau nicht mit Scharfsinn 

gewählt hat. 
210

 Müller ist bei der Untersuchung der im Märchen 

vorkommenden Stiefmütter zu folgendem Resultat gelangt: 

Wir fanden, daß von den 17 Müttern, die die Handlung auslösen, fünf einfach 

böse sind, und diese fünf Mütter sind ausnahmslos Stiefmütter […]. Einmal ist 

das Handlungsmotiv Stolz, Neid und Haß […], einmal Herzlosigkeit und 

Egoismus […], zweimal Benachteiligung des Stiefkindes durch Verwöhnung 

des leiblichen Kindes […], und immer handelt eine Stiefmutter. 
211

 

                                                           
208

 Bächtold-Stäubli 1987, S. 478. 
209

 Tatar und Vogel 1990, S. 193–199. 
210

 Tatar und Vogel 1990, S. 203–208. 
211

 Müller 1986, S. 74. 



 

81 

 

Auch im Aschenputtel - Märchen handelt die Stiefmutter nach denselben 

Motiven, die in diesem obigen Zitat genannt werden.  

Trotz den negativen Attributen, die der Stiefmutter im Märchen zugeschrieben 

werden, ist sie dennoch für die Vermittlung des Mutterbildes von zentraler 

Bedeutung. Diese Frauenfigur ist im Märchen für die Heldin oder für den 

Helden eine böse Steifmutter, die sehr häufig eigene Kinder aus erster Ehe 

mitbringt. Sie wird als zur leiblichen Mutter gegensätzliche Figur dargestellt, 

die sehr gefühlskalt und böse ist und die vor nichts zurück schreckt, das Glück 

ihrer Stiefkinder oder ihres Stiefkindes zu zerstören. Stiefmütter lieben ihr 

eigenes Kind bzw. ihre eigenen Kinder, hassen dafür aber das Stiefkind oder 

die Stiefkinder.
212

 

Zu Beginn des Märchens, wo die bösen Stiefmütter in die Handlung treten, 

täuschen diese bösen Frauenfiguren vorerst eine gute Person zu sein. Damit 

beeinflussen sie auf eine gewisse Art und Weise die Heldin und sie entpuppen 

sich erst in Folge als diese böswilligen Frauen, die ihre Stieftochter zerstören 

wollen. Tatar nimmt diese Thematik auf und sie sagt: „ Diese Figuren sind sehr 

darum bemüht, das Vertrauen ihrer Opfer mit großherzigem, mütterlichem 

Verhalten zu erringen, und enthüllen dann ihr wahres Gesicht als 

menschenfressende Ungeheuer.“
213

 

6.6.2 Die Stiefmutter in den Aschenputtel-Versionen 

 

In Giambattista Basiles Version, La gatta cenerentola, wird die Stiefmutter 

folgend beschrieben: 

Ma, essendosi il padre riammogliato di fresco e avendo preso una rabbiosa, 

malvagia e indiavolata femmina, questa maledetta cominciò ad avere in odio la 

figliastra, facendole cère brusche, visi torti, occhiate di cipiglio, da darle il 

soprassalto per la paura. 
214

 

Die Frau, die der Vater von Aschenputtel zu seiner zweiten Frau nimmt, 

entpuppt sich bei Basile zu einer boshaften, wütenden und gefährlichen Frau, 

die ihre Stieftochter aus Hass unsanft und zu Unrecht schlecht behandelt. 

Deshalb wünscht sich Aschenputtel: “Oh Dio, e non potresti esser tu la 

                                                           
212

 Blaha-Peillex 2008, S. 76. 
213

 Tatar und Vogel 1990, S. 197. 
214

 Basile und Croce 2001, S. 49. 



 

82 

 

mammina mia, tu che mi fai tanti vezzi e carezze?” 
215

 Der Wunsch bezieht 

sich auf die „maestra da cucire di prima riga“, die Hofmeisterin, die für 

Aschenputtel in Basiles Version eine Bezugsperson ist. Aber auch diese Frau, 

die auf Wunsch seiner Tochter zur dritten Frau des Vaters wird, entwickelt sich 

nach und nach zu einer bösartigen Stiefmutter:  

Per cinque o sei giorni la nuova matrigna incensò con ogni sorta di carezze 

Zezolla [= die Stieftochter], facendola sedere al miglior luogo della tavola, 

dandole i migliori bocconi e adornandola con le migliori vesti. Ma, corso 

pochissimo tempo, mandò a monte e scordò affatto il servigio ricevuto (oh trista 

l‟anima, che ha cattiva padrona!), e cominciò a mettere in iscranna sei figlie sue, 

che fin allora aveva tenute segrete;
216

 

Die Hofmeisterin, sowie die Verehelichung mit einer dritten Frau kommen so 

nur in Basiles italienischer bzw. neapolitanischer Version La gatta cenerentola 

vor. Auch der Rat der Hofmeisterin, Aschenputtel solle die Stiefmutter 

vertreiben und die Hofmeisterin als neue Frau vorschlagen, kommt nur bei 

Basile vor. In Perraults und der Grimm‟schen Versionen heiratet der Vater nur 

ein weiteres Mal nach dem Tod seiner ersten Frau. Aschenputtels erste 

Stiefmutter wird als eine bösartige, wütende, ja sogar teuflische Stiefmutter 

beschrieben, die es schafft ihre Stieftochter durch die miese und ungerechte 

Behandlung zu unterdrücken.  

In Charles Perraults Version, Cendrillon ou la petite pantoufle de verre, gibt es 

in Folge des Todes von Cendrillons Mutter nur mehr eine Frau, die sich auch 

dort als böse Stiefmutter herauskristallisiert:  

Il était une fois un Gentilhomme qui épousa en secondes noces une femme, la 

plus hautaine et la plus fière qu‟on eût jamais vue. […] Les noces ne furent pas 

plus tôt faites, que la Belle- mère fit éclater sa mauvaise humeur ; elle ne put 

souffrir les bonnes qualités de cette jeune enfant, qui rendaient ses filles encore 

plus haïssables. Elle la chargea des plus viles occupations de la Maison : c‟était 

elle qui nettoyait la vaisselle et les montées, qui frottait la chambre de Madame, 

et celles de Mesdemoiselles ses filles. 
217

 

In der Aschenputtel- Version der Brüder Grimm wird die böse Stiefmutter 

ebenfalls als solche dargestellt: 

[…], da nahm sich der Mann eine andere Frau. Die Stiefmutter aber hatte schon 

zwei Töchter, von ihrem ersten Mann, die waren von Angesicht schön, von 

Herzen aber stolz und hoffährtig und bös. „Was macht der garstige Unnütz in 

                                                           
215

 Basile und Croce 2001, S. 49. 
216

 Basile und Croce 2001, S. 50. 
217

 Perrault et al. 2006b, S. 259. 



 

83 

 

den Stuben, sagte die Stiefmutter, fort mit ihr in die Küche, wenn sie Brot essen 

will, muß sies erst verdient haben, sie kann unsere Magd sehn.“ 
218

 

 

Wenn man nun alle drei Versionen hinsichtlich der Textstelle, wo Aschenputtel 

ihren sozialen Status innerhalb der Familie verliert und ihr niedere, schmutzige 

Arbeiten zugeteilt werden, vergleicht, kommt man zu dem Schluss, dass diese 

Textstellen sich sehr ähneln. Denn sowohl in der italienischen, als auch in der 

französischen und einer ersten deutschen Version wird beschrieben, dass sich 

Aschenputtels Situation erst nach der Verehelichung drastisch ändert. Eine 

weitere Ähnlichkeit besteht darin, dass die Stiefmutter in allen drei Märchen 

als bösartige, wütende und hasserfüllte Frau dargestellt wird, die sehr darum 

bemüht ist, Aschenputtel Leid anzutun. Des Weiteren haben alle Versionen 

gemeinsam, dass die Stiefmutter, auch wenn sie in der Handlung nicht sehr oft 

vorkommt, das ausschlaggebende Element für Aschenputtels Elend ist. 

Lediglich in der Version der Brüder Grimm wird die Stiefmutter öfter erwähnt, 

denn sie ist diejenige, die ihre Töchter dazu zwingt, sich ein Stück von ihrem 

Fuß abzuschneiden, damit sie in den Schuh passen: 

So sagte die Mutter heimlich, da habt ihr ein Messer, und wenn euch der 

Pantoffel doch noch zu eng ist so schneidet euch ein Stück vom Fuß ab, es thut 

ein bischen weh, was schadet das aber, es vergeht bald und eine von euch wird 

Königin. 
219

 

Das grausame Element, dass schon in einem vorigen Kapitel behandelt wurde 

und das zumindest für die erstverfassten Märchen der Brüder Grimm typisch 

ist, wird auch in dieser Szene wieder erkennbar. Die leibliche Mutter der 

beiden Stiefschwestern von Aschenputtel beeinflusst ihre Töchter so sehr, dass 

sie in Folge ihrer Mutter gehorchen und sich eine jede vor der Schuhprobe ein 

Stück vom Fuß abschneidet. Diese Szenen sollen im Kapitel über die bösen 

Stiefschwestern noch angeführt und behandelt werden. 

. 

 

  

                                                           
218

 Grimm und Dettmering 1985, S. 63. 
219

 Grimm und Dettmering 1985, S. 69. 



 

84 

 

6.7 Die bösen Stiefschwestern 

 

6.7.1 Geschwisterrivalität 

 

„Offen gesprochen schildert „Aschenputtel“ die Geschwisterrivalität in ihrer 

extremsten Form: die Eifersucht und Feindseligkeit der Steifschwestern und 

die Leiden, die Aschenputtel deshalb zu erdulden hat.“ 
220

 Die 

Geschwisterrivalität, wie sie auch in Cendrillon ou la petite pantoufle de verre 

oder La Gatta Cenerentola vorkommt, ist ein Thema, das Kinder auch in der 

realen Welt beschäftigt. Denn kein geringeres Märchen als Aschenputtel zeigt 

die inneren Erlebnisse eines Kindes, das schwer mit der Geschwisterrivalität zu 

kämpfen hat, wenn es sich von seinem Bruder oder seiner Schwester ohne 

Sicht auf Besserung verstoßen fühlt. Sowie im Märchen kommt es vor, dass die 

anderen Geschwister eine/n andere/n schwere, schmutzige Arbeiten erledigen 

lassen und dass am Ende nicht einmal ein Dank für die getane Arbeit 

ausgedrückt wird. Mit dem Aschenputtel-Märchen erlangen diese betroffenen 

Kinder eine Art von Botschaft, sodass auch sie im echten Leben an die 

Befreiung oder ihren persönlichen Aufstieg glauben. Wenn Kinder tatsächlich 

unter der Geschwisterrivalität leiden, neigen sie zu dieser Hoffnung, wie im 

Märchen zu Reichtum als Dank zu kommen und sie brauchen diese Hoffnung, 

um den Kummer verarbeiten zu können. Diese sogenannte Geschwisterrivalität 

entsteht vor allem durch Gefühle, die in bestimmten Situationen entstehen. 

Beispielsweise führt die Angst, die Eltern könnten einen nicht so sehr lieben 

wie die Schwester oder den Bruder, zu einer Form von Geschwisterrivalität. Im 

Märchen wird es in der Textstelle deutlich, wo es scheint, dass es nichts 

ausmacht, ob man mehr oder weniger leistet, um geliebt zu werden. Denn bei 

Aschenputtel müssen die bösen Stiefschwestern nichts dazu beitragen, mehr 

geliebt und geachtet zu werden als Aschenputtel. Aschenputtel übt auf Jungen 

und Mädchen dieselbe Anziehungskraft aus, da jedes Kind, egal ob weiblich 

oder männlich, in selber Weise unter der Geschwisterrivalität leidet und da sie 

alle denselben Wunsch haben, aus ihrer Unterordnung zu fliehen und 

                                                           
220

 Bettelheim und Mickel 1978, S. 231. 



 

85 

 

gleichberechtigt behandelt zu werden. 
221

 Der Aspekt der Geschwisterrivalität 

soll im nächsten Abschnitt berücksichtigt werden.  

6.7.2 Die Stiefschwestern in den Aschenputtel - Versionen 

 

Der Aspekt der bösen Stiefschwestern findet bei Kindern, welchen das 

Märchen über das Aschenputtel vorgetragen wird besonderen Anklang. Die 

schlechten Eigenschaften, die ein Kind meint zu haben, können mit Hilfe des 

Vergleiches zu anderen Boshaftigkeiten gelöst werden. Das bedeutet, dass sich 

ein Kind mit anderen Menschen, die für das Kind böse wirken, vergleichen 

kann und eigene schlechte Eigenschaften wirken dann nicht mehr so schlimm. 

Außerdem kann das Vorkommen der bösen Stiefschwester oder dem bösen 

Stiefbruder dazu führen, dass man eigene, leibliche Geschwister nicht mehr als 

allzu böse betrachtet, wenn die Boshaftigkeiten seitens der Stiefgeschwister im 

Märchen überwiegen. 
222

 

Aschenputtels Stiefschwestern treten im Märchen dann hinzu, wenn 

Aschenputtel als Halbwaise ihr Leben fortsetzen muss. Bei Drewermann wird 

behauptet, dass diese Stiefschwestern, ihrem Verhalten zufolge, älter sein 

müssten als Aschenputtel, wobei aber gesagt werden muss, dass diese These 

aus dem Märchen nicht ersichtlich ist und dass dies lediglich eine 

Interpretation von vielen ist. 
223

 Als einer der vielen Gründe für die 

Streitigkeiten der Geschwister mit ihrer neuen Schwester kann die Schönheit 

erwähnt werden. Sowohl Aschenputtel als auch ihre Stiefschwestern werden 

zumindest bei den Brüdern Grimm als schön bezeichnet, wobei zwischen 

schön im Angesicht und schön in Betracht auf den Charakter bei der 

Aschenputtelfigur unterschieden wird. Der Kampf um die Schönheit und um 

die Liebe des Königssohnes ist ein zentrales Element, das die gespannte 

Beziehung zwischen den Stiefschwestern und Aschenputtel voran treibt. 
224

 

In Basiles La gatta cenerentola werden insgesamt sechs Stiefschwester 

vorgestellt: „ […] e cominciò [=Carmosina, die neue Stiefmutter] a mettere in 

iscranna sei figlie sue, che fin allora aveva tenute segrete; e tanto fece che il 

                                                           
221

 Bettelheim und Mickel 1978, S. 226–228. 
222

 Bettelheim und Mickel 1978, S. 229. 
223

 Drewermann 2011, S. 58. 
224

 Drewermann 2011, S. 58–59. 



 

86 

 

marito, presele in grazia, si lasciò cascar dal cuore la figlia sua propria.” 
225

 Als 

der Vater sich in Basiles Version auf den Weg machen muss, um in Sardinien 

wichtige Dinge zu erledigen, fragt er seine neuen Töchter und letztlich auch 

seine leibliche Tochter, was er ihnen mitbringen soll: „Ora seguì che, dovendo 

il principe andare in Sardegna […], prima di partire domandò a una a una, a 

Imperia, Calamita, Fiorella, Diamante, Colombina e Pascarella, che erano le sei 

figliastre, che cosa volevano che portasse loro al ritorno.” 
226

 

Durch die Beschreibung der Dinge, die sich die Stiefschwestern und letztlich 

auch Aschenputtel von ihrem Vater wünschen, schafft Basile die 

Verbildlichung darüber, dass die Stiefschwestern sehr materielle, verwöhnte 

und fordernde Figuren sind, während Zezolla, also Aschenputtel, sich als 

bodenständiges, genügsames und dankbares Mädchen erweist: 

E chi gli chiese un abito di lusso, chi galanterie pel capo, chi belletti per la 

faccia, chi giocattoli per passare il tempo; e chi una cosa e chi un‟altra. […] egli 

[= der Vater] disse alla figlia: “E tu, che cosa vorresti?”. Ed essa: “Nient‟altro 

se non che mi raccomandi alla colomba delle fate, che mi mandi qualcosa; 
227

  

In Charles Perraults Cendrillon ou la petite pantoufle de verre werden, wie 

schon erwähnt, weder die Stiefschwestern noch die Stiefmutter beim Namen 

genannt, aber sie werden auch auf ähnliche Art beschrieben, wie bei Basile. 

Die Stiefschwestern werden auch bei Perrault als etwas Besseres dargestellt 

und Perrault hält sich nicht zurück, das auch so zu zeigen: „ Il arriva que le fils 

du Roi donna un bal, et qu‟il en pria toutes les personnes de qualité: nos deux 

Demoiselles en furent aussi priées, car elle faisaient grande figure dans le 

Pays.“ 
228

 Um die ironisch gemeinte soziale Stellung der Stiefschwestern und 

der Stiefmutter zu unterstreichen, verwendet Perrault des Öfteren die Wörter 

„Madame“ oder „Demoiselles“, die genau diese Zweideutigkeit und die 

Überheblichkeit dieser Frauenfiguren zum Vorschein bringen.  

Als es dann in Perraults Variante zu der Wahl der Kleider und zum 

Schönmachen für den bevorstehenden Ball kommt, wird die Situation wie folgt 

beschrieben:  

                                                           
225

 Basile und Croce 2001, S. 50. 
226

 Basile und Croce 2001, S. 51. 
227

 Basile und Croce 2001, S. 51. 
228

 Perrault et al. 2006b, S. 260. 



 

87 

 

Les voilà bien aises et bien occupées à choisir les habits et les coiffures qui leur 

siéraient le mieux; […] On ne parlait que de la manière dont on s‟habillerait. 

« Moi dit l‟aînée, je mettrai mon habit de velours rouge et ma garniture 

d‟Angleterre. – Moi, dit la cadette, je n‟aurai que ma jupe ordinaire ; mais en 

récompense, je mettrai mon manteau à fleurs d‟or, et ma barrière de diamants, 

qui n‟est pas des plus indifférentes. » 
229

 

Die Bösartigkeit wird vor allem bei den Brüdern Grimm in ihrer Version 

dargestellt: 

Da nahmen ihm die Stiefschwestern die Kleider weg, und zogen ihm einen alten 

grauen Rock an: „der ist gut für dich!“ sagten Sie, lachten es aus und führten es 

in die Küche. […] und die Stiefschwestern thaten ihm noch alles gebrannte 

Herzeleid an, spotteten es […]. 
230

 

Generell kann man beobachten, dass die Stiefschwestern bei Jakob und 

Wilhelm Grimm öfters in die Handlung mit einbezogen werden und dass sie, 

von ihrer Mutter beeinflusst, die Ausschlaggebenden für das Leid ihrer neuen 

Schwester sind. 

Ein weiteres Element, das den negativen Aspekt der Stiefschwestern bei den 

Brüdern Grimm hervorhebt ist das Element der Schadenfreude. Die 

Stiefschwestern fragen nämlich Aschenputtel, ob sie auch gerne auf den Ball 

gehen würde und da sie keineswegs dorthin gehen kann, machen sie sich über 

ihre Schwester lächerlich: 

„Aschenputtel, du gingst wohl gern mit auf den Ball?“ – „Ach ja, wie kann ich 

aber hingehen, ich habe keine Kleider.“ – „Nein, sagte die älteste, das wär mir 

recht, daß du dich dort sehen ließest, wir müßten uns schämen, wenn die Leute 

hörten, daß du unsere Schwester wärest; 
231

 

Wobei die jüngere Tochter der Stiefmutter mehr Herz erweist als die andere: 

Da sagt die jüngste, die noch ein wenig Mitleid im Herzen hatte: „Aschenputtel, 

wenn dunkel ist, kannst du hinzugehen und von außen durch die Fenster 

gucken.“ 
232

 

Auch bei Perrault, nicht aber bei Basile kommt dieses Element der 

Schadenfreude vor: „Cendrillon, serais-tu bien aise d‟aller au Bal? – Hélas, 

Mesdemoiselles, vous vous moquez de moi, ce n‟est pas là ce qu‟il me faut. – 

Tu as raison, on rirait bien si on voyait un Cucendron aller au Bal. » 
233

 

                                                           
229

 Perrault et al. 2006b, S. 260–261. 
230

 Grimm und Dettmering 1985, S. 63–64. 
231

 Grimm und Dettmering 1985, S. 64. 
232

 Grimm und Dettmering 1985, S. 65. 
233

 Perrault et al. 2006b, S. 261. 



 

88 

 

Eine Szene, die lediglich bei den Brüdern Grimm zum Vorschein kommt ist 

jene, wo sich die Stiefschwestern auf Rat ihrer leiblichen Mutter ein Stück vom 

Fuß abtrennen sollen, damit sie in den Schuh hinein passen, der ihnen zur 

Anprobe vorgelegt wird. Es ist eine sehr grausame Szene, die dennoch für die 

Stiefschwestern böse endet, da die helfenden Tauben von Aschenputtel sie 

verraten und letztendlich Aschenputtel zur rechten Frau genommen wird. 

Zuerst ist die älteste Stiefschwester an der Reihe, den Schuh anzuprobieren: 

Da ging die älteste in ihre Kammer und probierte den Pantoffel an, die 

Fußspitze kam hinein, aber die Ferse war zu groß, da nahm sie das Messer und 

schnitt sich ein Stück von der Ferse, bis sie den Fuß in den Pantoffel 

hineinzwängte. So ging sie heraus zu dem Prinzen, und wie der sah, daß sie den 

Pantoffel anhatte, sagte er, daß sen die Braut, führte sie zum Wagen und wollte 

mit ihr fortfahren. 
234

 

Bei der zweiten und etwas jüngeren Stiefschwester kommt es anschließend zur 

Schuhprobe, wobei sie sich ein anderes Stück vom Fuß abschneidet: 

Da nahm sie den Pantoffel in ihre Kammer, und als der Fuß zu groß war, da biß 

sie die Zähne zusammen und schnitt ein groß Stück von den Zehen ab, und 

drückte den Pantoffel geschwind an. […] Der Prinz sah nieder, da waren die 

weißen Strümpfe der Braut roth gefärbt und das Blut war hoch herauf 

gedrungen. 
235

 

Am Ende des Aschenputtel- Märchens erweisen sich die Stiefschwestern als 

neidisch. Neid ist nämlich auch ein zentrales Thema, das mit der Figur der 

bösen Stiefschwester im Märchen gerne in Verbindung gebracht wird.  

Bei Basile wird der Verdruss auch mit dem Neidmotiv in Verbindung gebracht 

und die Stiefschwestern müssen sich in seiner Version die Kränkung und den 

Verlust eingestehen: 

Le sorelle, livide d‟invidia, non potendo reggere allo schianto dei loro cuori, 

filarono moge moge verso la casa della madre, confessando a lor dispetto che 

pazzo è chi contrasta con le stelle. 
236

 

Anders als bei Basile wird die Reue darüber, wie sich die Stiefschwestern 

gegenüber Aschenputtel verhalten haben, bei Perrault veranschaulicht: 

Alors ses deux sœurs la reconnurent pour la belle personne qu‟elles avaient vu 

au Bal. Elles se jetèrent à ses pieds pour lui demander pardon de tous les 

mauvais traitements qu‟elles lui avaient fait souffrir. Cendrillon les releva, et 

leur dit, en les embrassant, qu‟elle leur pardonnait de bon cœur, et qu‟elle les 

                                                           
234

 Grimm und Dettmering 1985, S. 70. 
235

 Grimm und Dettmering 1985, S. 70. 
236

 Basile und Croce 2001, S. 54. 



 

89 

 

priait de l‟aimer bien toujours. […] Cendrillon, qui était aussi bonne que belle, 

fit loger ses deux sœurs au Palais, et les maria dès le jour même à deux grands 

Seigneurs de la Cour. 
237

 

Sobald sie erkennen, dass Cendrillon die wunderschöne junge Frau des Balls 

ist und sie diejenige ist, welcher der Pantoffel perfekt passt, werfen sie sich vor 

Cendrillons Füße und bitten sie um Vergebung. Auch die gute Seite von der 

Aschenputtelfigur kommt hier nochmals zum Vorschein, denn sie umarmt ihre 

Schwestern, die den ganzen Schmerz zugefügt haben und vergibt ihnen. Die 

Warmherzigkeit und Gutmütigkeit, die Cendrillon in sich trägt wird 

hervorgehoben, als sie ihre Schwestern zu sich an den Hof bittet und sie ihre 

beiden Stiefschwestern mit zwei hoch angesehenen und mächtigen Männern 

verheiraten lässt. Bei Perrault wird die Tatsache, dass Menschen, auch wenn 

sie noch so viel Leid von anderen zugefügt bekommen, vergeben können und 

vor allem sich selbst treu bleiben können.  

Sowie bei Basile wird das Bleichwerden mit dem Niedergang der bösen 

Stiefschwestern im Grimm‟schen Märchen in Verbindung gebracht. Das 

Sprichwort „blass vor Neid“ aus dem Deutschen ist hier passend, denn mit der 

Verwendung des Blassen oder Bleichen wird primär der Neid ausgedrückt und 

hervorgehoben:  

Die Stiefmutter und die zwei stolzen Schwestern erschracken und wurden 

bleich, aber der Prinz führte Aschenputtel fort und hob es in den Wagen, und als 

sie durchs Thor fuhren, da riefen die Tauben: „Rucke di guck, rucke di guck! 

Kein Blut im Schuck: Der Schuck ist nicht zu klein, die rechte Braut, die führt 

er heim!“ 
238

 

 

6.8 Die Fee 

 

6.8.1 Herkunft der Feenfigur 

 

Für die Namensgebung der Fee im Allgemeinen muss man den Namen der 

„Fata“, was von „fatum“, Schicksal, abgeleitet wird, nennen. Die sogenannten 

„Parques“, auch „Tria Fata“ oder „Fatae“ genannt, sind im Allgemeinen 

weibliche Göttlichkeiten, die später der mittelalterlichen Fee den Namen, 

                                                           
237

 Perrault et al. 2006b, S. 268–269. 
238

 Grimm und Dettmering 1985, S. 71. 



 

90 

 

sowie auch ihre Aufgabenbereiche im weitesten Sinn weitergegeben haben.
239

 

Sehr oft wird der Name Fee mit einer schönen Frauengestalt verbunden, die für 

uns übernatürlich scheint und die anscheinend von einer anderen Welt stammt. 

Außerdem werden Feenwesen mit den Sterblichen in Verbindung gebracht, 

von welchen sie das Schicksal lenken. Genau genommen sind Feen sehr 

begabte Frauen mit übernatürlichen Kräften, die nicht mit Hexen und 

Zauberinnen verwechselt werden dürfen. Laut Harf-Lancner entwickelten sich 

die Definitionen über die Fee seit dem Mittelalter in relativ allgemeine 

Erklärungen. Beispielsweise lautete eine sehr alte Beschreibung der Fee im 

dictionnaire de L’Académie von 1694-1762 wie folgt: „ estoit autrefois, selon 

l‟opinion du peuple, une espèce de nymphe enchanteresse qui avoit le don de 

predire l‟advenir et de faire beaucoup de choses au dessus de la Nature“. 
240

 Im 

heutigen französischen Wörterbuch Larousse sieht die Definition der „Fée“ 

stattdessen so aus: „ être imaginare, de sexe féminin, doué d‟un pouvoir 

surnaturel“.
241

 Diese Definitionen sollen darauf hinweisen, dass sich die 

Darstellung der Feen in den Märchen vom Mittelalter bis heute schon sehr 

verändert hat. Früher tendierte man eher dazu, die Feen als schöne Damen 

darzustellen, heute bekommt man ein fantasievolleres Bild der Fee dargestellt, 

das oft  sehr von der natürlichen Gestalt dieser Wesen abweicht.  

Bei Harf-Lancner heißt es: „Le registre sémantique du substantif „fée“ et de ses 

corollaires, l‟adjectif „faé“ et le verbe „faer“ s‟est élargi progressivement, 

parallèlement à l‟importance grandissante des thèmes folkloriques dans la 

culture savante. “ 
242

 Zum Substantiv „fée“(fata) werden das Verb 

„faer“(fatare) und das Adjektiv „faé“, das vom Partizip „fatatus“ 

herausgebildet wurde, in Verbindung gebracht. Alle diese Wörter werden mit 

dem Begriff Schicksal in Verbindung gebracht. Aber auch so, wie die Fee ihre 

Merkmale in Bezug auf die Parzen verliert, wird auch das Adjektiv „faé“ zu 

einer allgemeinen Bedeutung von „magisch“, „zauberhaft“, oder „verzaubert“ 

verändert, wenn es in Verbindung zu der anderen Welt steht.
243

 

                                                           
239

 Harf-Lancner 1984, S. 16–17. 
240

 Harf-Lancner 1984, S. 13. 
241

 Larousse.: Définitions: fée – Dictionnaire de français Larousse. 

https://www.larousse.fr/dictionnaires/francais/f%C3%A9e/33156 [22.05.2019]. 
242

 Harf-Lancner 1984, S. 52. 
243

 Harf-Lancner 1984, S. 59. 

https://www.larousse.fr/dictionnaires/francais/f%C3%A9e/33156


 

91 

 

Trotz der Unsicherheit, woher diese mythische Figur tatsächlich stammt, muss 

man sich laut Clier-Colombani vor die Zeit des Mittelalters, also zumindest in 

die Zeit der Antike, begeben. Dort erscheinen zumindest nachweislich 

Feenfiguren, die später auch auf die Erscheinung von anderen feeartigen 

Frauenfiguren, wie die Fee Mélusine bei Jean d‟Arras beispielsweise, 

vergleichbar sind. Die Fee wird in einer ersten Definition als ein Objekt des 

antiken Glaubens bezeichnet und später wird sie dann auch mit der Literatur in 

Verbindung gebracht.
244

 Man spricht auch von einer fortlaufenden Thematik 

zwischen den antiken Sirenen, Schlangen und Monstern und der 

mittelalterlichen Fee.
245

 

Seit es die Menschheit gibt, gibt es auch Mythen. Aus den Mythen stammen 

wiederum die Götter und Göttinnen, die für die Feen relevant sind. 

Fruchtbarkeitsgöttinnen sind beispielsweise Gottheiten, die in vielen 

unterschiedlichen Mythen vorkommen. Sie stehen, wie es der Name bereits 

sagt, unter anderem für die Fruchtbarkeit der Tiere und der Felder. 

Fruchtbarkeitsgöttinnen stammen von überall: bekannt sind unter anderem 

ägyptische, indische, oder germanische Fruchtbarkeitsgöttinnen, die Lilith der 

Hebräer oder die alles verschlingende Maya der Hindus, oder die unheilvolle 

Morgane der Kelten. 
246

 

Laut den romanischen Märchen, also vor allem den französischen und 

italienischen Märchen, wird der Glaube an Feen von den meist zu dritt 

vorkommenden Schicksals- oder Gabenfeen, auch Parzen genannt, geprägt. 

Die Gabenfeen werden mit dem Begriff des Schicksals, aber auch mit der 

Fruchtbarkeit, wie bereits erwähnt, in Verbindung gebracht, da sie mit den 

wichtigen Ereignissen des realen, menschlichen Lebens versehen sind, nämlich 

mit der Geburt, der Taufe, der Hochzeit und dem Tod. Des Weiteren gibt es 

noch die Patenfee, die als eine Variante zu den Schicksals- und Gabenfeen zu 

verstehen ist. Die Patenfee fungiert im Prinzip wie die reale Patentante, sie hat 

nämlich die Aufgabe, sich um ihr Patenkind zu kümmern, ihm oder ihr 

                                                           
244

 Harf-Lancner 1984, S. 13. 
245

 Clier-Colombani und Le Goff 1991, S. 88–89.  
246

 Hofer, S. 31. 



 

92 

 

beizustehen und jeder Lebenslage dafür da zu sein. Sie ist die typische 

Helferfigur der Heldin oder des Helden im Märchen. 
247

 

6.8.2 Die Fee in Aschenputtel 

 

Das Motiv der Fee ist im Märchen ein fast omnipräsentes Motiv. Es ist auch im 

Aschenputtel- Märchen zu finden. Nicht bei allen hier behandelten Versionen 

dieses Märchens kommen die Feenwesen vor, aber bei Perrault und bei Basile 

wird dieses zauberhafte Wesen in die Handlung mit einbezogen.  

Bei Perrault wird die Fee zuerst als „Marraine“, als Aschenputtels Patin, 

vorgestellt. Sie entpuppt sich aber bald schon als Aschenputtels gute Fee, die 

auch als Patenfee gedeutet werden könnte: 

Sa Marraine, qui la vit toute en pleurs, lui demanda ce qu‟elle avait. „Je 

voudrais bien…je voudrais bien…“ Elle pleurait si fort qu‟elle ne put achever. 

Sa Marraine, qui était Fée, lui dit : «  Tu voudrais bien aller au Bal, n‟est-ce 

pas ? – Hélas oui, dit Cendrillon en soupirant.[…] « Va dans le jardin et 

apporte-moi une citrouille. » Cendrillon alla aussitôt cueillir la plus belle qu‟elle 

put trouver, et la porta à sa Marraine, ne pouvant devenir comment cette 

citrouille la pourrait faire aller au Bal. Sa Marraine la creusa, et n‟ayant laissé 

que l‟écorce, la frappa de sa baguette, et la citrouille fut aussitôt changée en un 

beau carrosse tout doré.  
248

 

Die Fee verhilft Aschenputtel zu allem was nötig ist, damit sie als 

wunderschönes junges Mädchen auf den Ball gehen kann. Mit Hilfe ihres 

Zauberstabes verwandelt diese gute Fee unterschiedliche Dinge oder Tiere zu 

Accessoires, Hilfsmitteln, Kleidern, Kutschen oder Dienern, die Aschenputtel 

den Weg zum Ball ermöglichen.  

Der Zauberstab, wie er etwa in Cendrillon ou la petite pantoufle de verre zum 

Vorschein kommt, ist ein Gegenstand, der Aschenputtel zu einer Art von 

Reichtum verhilft. Laut Propp ist der Stab als ein Resultat des Umganges mit 

Menschen, der Erde und den Pflanzen entstanden. Dieser Zaubergegenstand 

hat „die wunderbare Eigenschaft der Fruchtbarkeit, des Überflusses und des 

Lebens, […] mit dem sie [= die Rute] in Berührung kommt.“ 
249

 Im Märchen 

sind oft Gegenstände, die zu einem Zaubergegenstand werden, jene Dinge, die 

entweder als eine Gabe des verstorbenen Elternteils, einer Hexe, einer Fee oder 

                                                           
247

 Bausinger 1984, S. 945–948. 
248

 Perrault et al. 2006b, S. 263. 
249

 Propp und Pfeiffer 1987, S. 244. 



 

93 

 

eines helfenden Tieres übergeben oder übrig gelassen werden. Die 

Zauberkräfte werden demnach gerne in Verbindung mit dem Reich der Toten 

gebracht. 
250

 

Auch in Giambattista Basiles Aschenputtel- Version kommt eine Art von Fee 

vor. Bei der Hochzeit des Vaters mit der Hofmeisterin, die zuerst 

Aschenputtels Bezugsperson und später ihre Stiefmutter wird, trifft la gatta 

cenerentola auf eine kleine Taube, die zu Aschenputtel Folgendes sagt: „ 

Quando ti vien desio di qualche cosa, mada a dimandarla alla colombella delle 

fate dell‟isola di Sardegna, ché tu l‟avrai subito.“ 
251

 Als es dazu kommt, dass 

der Vater nach Sardinien fährt, soll er Aschenputtels Wunsch erfüllen und sich 

zu dem besagten Ort begeben, wo eine Fee, die als „bella giovane“ beschrieben 

wird, für Aschenputtel eine Gabe mitgibt. Diese Gabe beinhaltet einen kleinen 

Dattelbaum, eine Haue, einen kleinen Sack mit Gold und ein Handtuch aus 

Seide – der Dattelbaum soll gepflanzt werden und die anderen Dinge sollen ihn 

dann pflegen und kultivieren. Als Aschenputtel, die bei Basile auch den Namen 

Zezolla hat, sich um den Dattelbaum kümmert, formt sich dieser zu einem 

Frauenkörper und eine Fee tritt hervor:  

Zezolla, con giubilo grande da non stare nella pelle, piantò il dattero in un bel 

vaso; e mattina e sera lo zappettava, lo innaffiava e lo asciugava col tovagliolo 

di seta. Con queste cure, il dattero crebbe in quattro giorni alla statura di una 

donna, e ne venne una fata, che domandò alla fanciulla: “Che cosa desideri?”. 

Zezolla rispose che desiderava uscir qualche volta di casa, e che le sorelle non 

lo sapessero. Rispose la fata: “Ogni volta che ti piaccia, vieni alla pianta e le di‟: 

Dattero mio dorato, con la zappetta d‟oro t‟ho zappato; con il secchietto d‟oro, 

innaffiato; con la fascia di seta t‟ho asciugato. Spoglia te e vesti me! Quando 

poi vorrei spogliarti, cangia l‟ultimo verso e di‟: -- Spoglia me e vesti te”.
252

 

Als die Fee danach fragt, was sich das junge Mädchen wünsche, meint sie, dass 

sie auch gerne mal außer Haus gehen würde, ohne dass es ihre sechs 

Stiefschwestern mitbekommen. Die Fee meint daraufhin, dass Zezolla lediglich 

den oben genannten Spruch vor dem Dattelbaum aussprechen soll und dass ihr 

somit gleich geholfen wird. So geschieht es auch, dass Zezolla am ersten 

Festtag, den der König angekündigt hat, sich in eine wunderschöne junge Frau 

verwandelt: „Zezolla corse allora alla sua pianta, pronunziò le parole 

insegnatele dalla fata e subito fu posta in assetto di regina, sopra una chinea, 

                                                           
250

 Propp und Pfeiffer 1987, S. 245–246. 
251

 Basile und Croce 2001, S. 50. 
252

 Basile und Croce 2001, S. 51–52. 



 

94 

 

con dodici paggi attillati e azzimati, e andò anche lei dove erano le sorelle, che 

non la riconobbero […].” 
253

  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

                                                           
253

 Basile und Croce 2001, S. 52. 



 

95 

 

7 Schlusswort 

 

Wenn man sich die Märchen ansieht hat es auf den ersten Blick den Anschein, 

dass sie in einem relativ einfachen Stil verfasst sind. Aber auf den zweiten 

Blick bemerkt man, dass die Märchen keineswegs eine einfache literarische 

Gattung sind und dass sie nicht nur der Kinderliteratur angehörig sind, sondern 

dass viel mehr dahinter steckt. Dadurch, dass die Märchen ihren Ursprung 

vorwiegend in mündlich überlieferten Erzähltexten finden, scheint der Stil für 

uns relativ einfach, aber man kann dann nach und nach in schriftlichen 

Versionen beobachten, dass sich das Märchen durch ironische und 

metaphorische Elemente als eine komplexere literarische Gattung heraus 

entwickelt hat. So ist es etwa bei Basile und Perrault der Fall, denn bei ihnen 

findet man durch die Literarisierung viele ironische Elemente die für die 

kritische Darstellung der Gesellschaft ihrer Zeit verwendet werden.  

Auch wenn Basile, Perrault und die beiden Brüder Grimm dasselbe Thema 

behandeln, so schaffen sie dank ihrer eigenen Art des Schreibens jeweils eine 

Version, die ihnen eigen ist und die sich von den anderen Aschenputtel-

Varianten unterscheidet. Während Basile und Perrault sich dafür entschieden 

haben, eine literarisierte Version dieses Märchens zu verfassen, lehnen die 

Brüder Grimm gegensätzlich zu den beiden anderen jegliche Form von 

Kunstvollem in ihren Märchen ab und wenden sich dem traditionellen 

Volksmärchen zu.  

Auch die weiblichen Figuren, die in dieser Arbeit eine zentrale Rolle spielen, 

werden in jeder der drei ausgewählten Märchen mit Besonderheiten versehen, 

auch wenn es sich im Großen und Ganzen um dieselben Figuren handelt. Mit 

den Figuren, die in diesem Märchen auftauchen kann man sich ebenfalls sehr 

gut identifizieren, da sie uns auch im echten Leben über den Weg laufen. 

Aschenputtel, die Heldin des Märchens muss viel Leid ertragen und sie muss 

gegen die Bosheiten und Intrigen, die ihr durch ihre Stiefmutter und 

Stiefschwestern zugefügt werden, ankämpfen. In diesem Märchen werden viele 

Themen aus dem echten Leben wie beispielsweise der Neid, die Eifersucht, die 

Hochzeit, die Unterdrückung und der soziale Aufstieg behandelt, mit welchen 



 

96 

 

wir uns laut Bettelheim und seiner psychologischen Auffassung in Bezug auf 

das Märchen identifizieren können.  

Die Moral, die uns mit Hilfe des Aschenputtel-Märchens übermittelt wird ist 

jene, dass man seine persönlichen Ziele nur dann erreichen kann, wenn man 

sich selbst  treu bleibt und von sich überzeugt ist. Außerdem besagt die Moral, 

dass man nie aufhören soll seine Träume zu verfolgen, auch wenn einem noch 

so viele Steine in den Weg gelegt werden. Es ist eine Moral, mit der wir 

tagtäglich konfrontiert werden und die uns am Ende des Märchens zeigt, dass 

man vom Leben belohnt wird, wenn man sich selbst treu bleibt und nie aufgibt. 

Aschenputtel wird am Ende der Geschichte mit dem sozialen Aufstieg belohnt 

– denn sie ist diejenige, die vom Prinzen zur Frau genommen wird und mit 

Reichtum beschenkt wird, nachdem sie sich ganz unten befunden hat und die 

schmutzige Arbeit für andere erledigen musste. 

Während der Ausarbeitung dieser Diplomarbeit habe ich gelernt, wie man mit 

Texten dieser speziellen literarischen Gattung umzugehen hat. Außerdem habe 

ich erfahren, wie viele Möglichkeiten es gibt um ein einziges Märchen 

interpretieren zu können. Die Analyse von drei unterschiedlichen Texten mit 

demselben Inhalt zu analysieren erwies sich als sehr interessante Aufgabe, da 

ich zuerst nicht wusste, auf welche Unterschiede oder Gemeinsamkeiten ich 

bei den Texten stoßen würde. Umso interessanter war es dann zu sehen, in wie 

fern sich die drei Texte voneinander unterscheiden und dass es letztendlich um 

drei völlig unterschiedliche Märchen handelt, obwohl der Märchenstoff ein und 

derselbe ist. Das Behandeln einer Leitfrage über die gesamte Arbeit hindurch 

war eine persönliche Herausforderung, da das Aschenputtel-Märchen so viele 

interessante Themen behandelt und es schwierig war, sich nur auf einen 

einzigen Aspekt, nämlich die Frauenfiguren des Märchens, zu konzentrieren. 

Auf den didaktischen Aspekt konnte im Rahmen dieser Arbeit leider nicht 

mehr eingegangen werden, da dies das Pensum sprängen würde. Dennoch 

empfinde ich es als äußerst wichtig zu erwähnen, dass die Möglichkeit 

bestünde diese Arbeit mit einem didaktischen und praktischen 

Unterrichtsbeispiel weiterführen zu können. So könnte anhand der Theorie, die 

in dieser Arbeit schon behandelt wurde ein Beispiel ausgearbeitet werden, das 

zeigt, wie der Märchenstoff des Aschenputtel-Märchens für den Unterricht 



 

97 

 

aufbereitet werden könnte. Für mich als angehende Lehrerin wäre das ein sehr 

interessanter Bereich mit welchem man dank der Märchen viel machen könnte. 

Ich würde mich beispielsweise bei einer Fortsetzung dieser Arbeit auf eine 

didaktische Methode konzentrieren. Diese Methode nennt sich 

Dramapädagogik und ich finde, dass sich das Aschenputtel-Märchen bestens 

dafür eignen würde, den Märchenstoff mit dieser Methode aufzuarbeiten. Mit 

der Dramapädagogik könnte man beispielsweise die weiblichen Figuren 

ausarbeiten, diese interpretieren und mit Hilfe von dramapädagogischen 

Methoden nachspielen. Die Schüler/innen könnten sich somit besser mit den 

Figuren identifizieren und die emotionale Einstellung zu den jeweiligen 

Figuren könnte somit behandelt werden. Dadurch entwickeln die Schüler und 

Schülerinnen eine ganz andere Einstellung zu dem Märchen, was für sie und 

ihr Leben wiederum prägend sein könnte. Dies ist nur eine grobe, persönliche 

Idee, wie ich das Aschenputtel-Märchen in den Unterricht mit einbeziehen 

könnte und wie ich diese selbständig verfasste Arbeit weiterführen würde. 

 

Als Abschluss meiner Diplomarbeit  soll ein Zitat dienen, das, so finde ich, das 

Phänomen des Märchens wunderbar erfasst: 

 

„Natürlich ist das ein Märchen, 

 aber es ist auch die Wahrheit.  

Wer kann diese Dinge schon auseinanderhalten?“  

– Mauriel Barbery
254

 

 

 

 

 

                                                           
254

 Muriel Barbery: Das Leben der Elfen | 26 Zeichen 2016 Das Leben der Elfen , 26 Zeichen, 

https://www.dtv.de/blog/hintergrund/muriel-barbery-das-leben-der-elfen-2/ [22.02.2019] 



 

98 

 

8 Résumé 

 

„Il était une fois…“- c‟est avec ces mots que commencent presque tous les 

contes de fées. Le conte de fées est un genre littéraire très particulier dont 

l‟origine remonte au moins à l‟Antiquité.  

Depuis des siècles on raconte des histoires diverses, des légendes, des mythes 

ou des contes de fées aux autres, mais surtout aux enfants. Au fil du temps, on 

les avait gardés et puis racontés de manière modifiée. Aujourd‟hui encore, les 

contes de fées sont omniprésents et on les raconte aux enfants ou, à l‟époque 

moderne, on a la possibilité de les regarder grâce aux adaptations 

cinématographiques.  

La transmission à l‟oral au début et celle par écrit au bout de quelque siècle 

avait pour résultat qu‟on peut trouver plusieurs versions différentes d‟un seul 

conte qui, au fil du temps, ont été revus et corrigés de nouveau. C‟est donc la 

raison pour laquelle de nos jours nous avons la possibilité de faire la 

comparaison entre plusieurs versions traitant le même sujet.  

Dans ce même mémoire je mettrai l‟attention particulière sur le conte de fées 

Cendrillon ou la petite pantoufle de verre. C‟est un conte de fées qui offre 

beaucoup de possibilités à l‟interprétation et à l‟analyse – c‟est pourquoi 

l‟analyse se focalise ensuite sur les figures féminines qui y apparaissent et sur 

les relations existant entre eux.  

Afin de pouvoir rédiger une comparaison d‟un seul conte il faut plusieurs 

versions de la même histoire. J‟ai donc choisi trois versions différentes pour 

l‟analyse du texte. La première version est une version napolitaine qui fut 

écrite entre 1634 et 1636 par un écrivain napolitain nommé Giambattista 

Basile. Cette première version porte le titre La Gatta Cenerentola. Une 

traduction italienne, faite par Benedetto Croce va être utile pour la 

compréhension personnelle. Comme deuxième version j‟ai choisi le conte de 

fées français de Charles Perrault avec le titre Cendrillon ou la petite pantoufle 

de verre, publié en 1697. La troisième version utilisée pour l‟analyse est une 

version allemande écrite par les deux frères Grimm. Leur conte s‟intitule 

Aschenputtel et fut publié vers l‟année 1812.  



 

99 

 

Ces textes se diffèrent à certains égards, mais il y a également des point 

communs que je vais présenter dans ce mémoire. La question principale 

représentant aussi la base du mémoire est la suivante : Quelles différences 

particulières existent entre les trois versions analysées du conte de fées 

Cendrillon, traitant le même sujet mais qui sont écrites en trois langue 

différentes ainsi qu‟en temps différents, aussi ? Se fondant sur cette question, 

les textes vont être analysés principalement par les différences de contenu, de 

langue et par les différences sémantiques et structurelles.  

Avant d‟avoir écrit ce mémoire, j‟ai lu les textes plusieurs fois en prenant des 

notes et en marquant les différences textuelles, structurelles et sémantiques. 

Ensuite, j‟ai recherché des études critiques comme Von Blaubärten und 

Rotkäppchen. Grimms grimmige Märchen (1990) ou Märchenanalysen (2010) , 

des dictionnaires comme Grand Larousse encyclopédique (1975) , des 

ouvrages spécialisés sur ce thème avec les titres Morphologie des Märchens 

(1972), Die historischen Wurzeln des Zaubermärchens (1987), Kinder 

brauchen Märchen (1978) Enzyklopädie des Märchens (1977-2015), Die Frau 

im Märchen (1985), Wege der Märchenforschung (1973), et des sources 

internet qui vont servir à la partie théorique et à la compréhension personnelle. 

Après avoir fait une structure générale pour le mémoire, j‟ai commencé à le 

rédiger. 

Le premier chapitre offre une introduction théorique de ce genre littéraire, donc 

le conte de fées en particulier. Le terme sera expliqué ensuite et deux études 

s‟occupant du conte de fées qui sont très important pour ce mémoire seront 

également présentées. Il s‟y agit de l‟étude psychologique et pédagogique de 

Bettelheim et de l‟étude structuraliste de Propp. Ce sont deux études tout à fait 

différentes, mais qui représentent deux théories très intéressantes concernant le 

conte de fées. On peut dire qu‟elles permettent à visualiser deux manières 

d‟interprétation d‟un conte de fées. En outre, on va présenter les trois auteurs et 

leurs contes nommés toute ci-dessus. Le but est de trouver leurs particularités 

en se référant à la façon dont ils écrivent leurs contes de fées. Par ailleurs, je 

vais affronter un bref commentaire sur les différences du contenu. Dans ce 

premier chapitre principal, on va de même illustrer les contextes de la genèse 

de chaque conte de fées. 



 

100 

 

Le chapitre suivant contient alors l‟analyse des trois textes et les résultats 

étudiés concernant les textes sur Cendrillon. Pour ce faire, je me focalise sur 

les figures féminines du conte de fées et leurs relations entre elles existant dans 

l‟histoire. En faisant généralement attention au conte de fées, je vais 

commencer l‟analyse des figures féminines avec quelques faits généreux se 

trouvant également dans quelconque autre conte de fées à part le conte de 

Cendrillon. Ensuite ces figures seront confrontées, c‟est-à-dire les différences 

seront illustrées et leurs points communs seront décrits dans les trois versions 

différentes. C‟est l‟objectif principale parce qu‟il y a beaucoup de choses qui se 

distinguent par rapport aux autres versions représentées dans ce mémoire, mais 

qui, à première vue, semblent êtres pareilles. Pour une meilleure illustration des 

résultats, je vais ajouter les passages des textes contenant les résultats qui ont 

été traités.  

Une conclusion résumant tous les résultats de l‟élaboration du mémoire va être 

mise à la fin de l‟analyse. Dans celle-ci je me réfère pareillement aux questions 

et aux suites possibles que je n‟ai pas pu traiter dans le cadre de ce mémoire 

mais qui à mon avis méritent également d‟être mentionnées.  

En lisant et en racontant les contes de fées on a l‟impression à première vue, 

que le style du texte est assez facile, parce que la clientèle visée sont les 

enfants. Mais à seconde vue, on note que les contes de fées ne font pas 

seulement partie à la littérature enfantine, car à l‟origine ce genre littéraire 

n‟était pas fait pour enfants. C‟est vrai que le style de ces textes semble assez 

simple à cause de la transmission à l‟oral mais on peut y trouver, surtout dans 

les versions écrites plus anciennes, beaucoup d‟éléments ironiques et 

métaphoriques qui marquent des choses de manière cachée. Chez Basile et 

Perrault par exemple on peut trouver beaucoup de phrases ironiques qui 

montrent et critiquent en vérité la société de leurs époques.  

Bien que les trois écrivains choisis traitent le même sujet ils utilisent des styles 

différents en créant les contes de fées qui leur sont propres. Pendant que Basile 

et Perrault ont décidé d‟écrire deux versions littérarisées, les deux frères 

Grimm refusent toute sorte d‟artificialité dans leurs contes et ils préfèrent, 

contrairement aux autres, les contes dits populaires, qui ont été racontés par des 

narrateurs ou narratrices. 



 

101 

 

Les figures féminines sur lesquelles je me suis focalisée dans ce mémoire, 

montrent aussi des particularités dans chaque version, même s‟il s‟agit 

généralement des mêmes figures. Cendrillon, l‟héroïne de ce conte de fées doit 

supporter beaucoup de souffrances et doit faire face aux méchancetés vis-à-vis 

de sa belle-mère et ses belles-sœurs. Beaucoup de thèmes appartenant à la vie 

réelle comme par exemple la jalousie, le mariage, la soumission, la montée 

sociale dans la société ou le travail sont traités dans ce conte.  

La moralité de Cendrillon indique qu‟on peut atteindre ses objectifs personnels 

qu‟en restant fidèle à ses convictions et lorsqu‟on ne désespère pas de ses 

rêves- c‟est alors une moralité avec laquelle on est confrontée chaque jour. 

Cendrillon elle-aussi, fait cette expérience, parce que c‟est elle qui atteint son 

succès personnel à la fin de l‟histoire. La récompense de rester elle-même est le 

mariage avec le fils du roi ainsi qu‟une vie en richesse. 

Cendrillon est un conte où on peut facilement s‟identifier avec les figures qui 

apparaissent dans cette histoire. Ces figures nous transmettent le message que 

tôt ou tard, chaque frustration trouve le succès.  

Même dans le 21
e
 siècle, Cendrillon est encore très fréquent et grâce aux 

adaptations cinématographiques comme Cinderella (1950), Cinderella Story 

(2004) ou Another Cinderella Story (2008) l‟histoire est transmise au temps 

moderne. C‟est un conte de fées qui n‟est jamais démodé. 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

102 

 

9 Literaturverzeichnis 

 
Aarne, Antti Amatus; Thompson, Stith (1973): The types of the folktale. A classification and 

bibliography. 2. rev. 3. print. Helsinki: Suomalainen Tiedeakatemia (FF communications, 

184). 

Anon.: 200 Jahre Grimms Märchen | Märchenatlas. Online verfügbar unter 

http://www.maerchenatlas.de/deutsche-maerchen/grimms-marchen/200-jahre-grimms-

marchen/, zuletzt geprüft am 10.03.2019. 

Anon.: Conte de fées : Définition simple et facile du dictionnaire. Online verfügbar unter 

https://www.linternaute.fr/dictionnaire/fr/definition/conte-de-fees/, zuletzt geprüft am 

16.05.2019. 

Anon.: Das Pentamerone | Märchenatlas. Online verfügbar unter 

http://www.maerchenatlas.de/aus-aller-welt/italienische-marchen/giambattista-basile/das-

pentameron/, zuletzt geprüft am 04.03.2019. 

Anon.: Kunstmärchen, Begriffsbestimmung und Beispiele | Märchenatlas. Online verfügbar 

unter http://www.maerchenatlas.de/kunstmarchen/kunstmarchen/, zuletzt geprüft am 

07.05.2019. 

Anon. (2019): Duden | Kropf | Rechtschreibung, Bedeutung, Definition, Synonyme, 

Herkunft. Online verfügbar unter https://www.duden.de/rechtschreibung/Kropf, zuletzt 

aktualisiert am 23.04.2019, zuletzt geprüft am 23.04.2019. 

Asor Rosa, Alberto (Hg.) (1993): Letteratura italiana. Le opere. Torino: Einaudi. 

Bächtold-Stäubli, Hanns (1987): Silber - Vulkan. Berlin: De Gruyter (Handwörterbuch des 

deutschen Aberglaubens, 8). 

Basile, Giambattista; Croce, Benedetto (2001): Il pentamerone ossia La fiaba delle fiabe. 

Napoli: Bibliopolis. 

Baum, Oliver (2007): Freuds Triebtheorie und Dornröschens Entfaltung der Weiblichkeit. 

Online verfügbar unter https://www.grin.com/document/123114, zuletzt aktualisiert am 

20.05.2019. 

Bausinger, Hermann u. a. (1977): Enzyklopädie des Märchens - Handwörterbuch zur 

historischen und Vergleichenden Erzählforschung, Band 1. Hg. v. Kurt Ranke. Berlin/ New 

York: Walter de Gruyter. 

Bausinger, Hermann u. a. (1984): Enzyklopädie des Märchens - Handwörterbuch zur 

historischen und Vergleichenden Erzählforschung, Band 4. 1. Auflage. Hg. v. Kurt Ranke. 

Berlin/ New York: Walter de Gruyter. 

Bettelheim, Bruno; Mickel, Liselotte (1978): Kinder brauchen Märchen. 21. - 30. Tsd. 

Stuttgart: Dt. Verl.-Anst. 

Blaha-Peillex, Nathalie (2008): Mütter und Anti-Mütter in den Märchen der Brüder Grimm. 

Zugl.: Tübingen, Univ., Diss., 2005 u.d.T.: Blaha-Peillex, Nathalie: Die Verbürgerlichung 

der Mutter : kulturgeschichtliche Analyse der Transformation eines Erzählmotivs. Tübingen: 

Vereinigung für Volkskunde e.V (Untersuchungen des Ludwig-Uhland-Instituts der 

Universität Tübingen, 106). 



 

103 

 

Boeree, C. George (2006): Persönlichkeitstheorien. Carl Gustav Jung. Online verfügbar 

unter http://www.social-psychology.de/do/PT_jung.pdf, zuletzt geprüft am 20.05.2019. 

Brühlmeier, Arthur (2013): Die Psychoanalyse von Sigmund Freud. Online verfügbar unter 

http://www.bruehlmeier.info/freud.htm, zuletzt aktualisiert am 07.10.2013, zuletzt geprüft 

am 20.05.2019. 

Clier-Colombani, Françoise; Le Goff, Jacques (1991): La fée Mélusine au Moyen Age. 

Images, mythes et symboles. Paris: Léopard d'Or. 

Drewermann, Eugen (2004): Hänsel und Gretel. Grimms Märchen tiefenpsychologisch 

gedeutet. Im Text ungekürzte Ausg., 2. Aufl. München: Dt. Taschenbuch-Verl. (dtv, 35163). 

Drewermann, Eugen (2011): Vom Weg der Liebe. Aschenputtel, Schneewittchen und 

Marienkind tiefenpsychologisch gedeutet. Ostfildern: Patmos. 

Früh, Sigrid; Wehse, Rainer (Hg.) (1985): Die Frau im Märchen. Europäische 

Märchengesellschaft. Kassel: Röth (Veröffentlichungen der Europäischen 

Märchengesellschaft, 8). 

Gobrecht, Barbara (Hg.) (1996): Märchenfrauen. Von starken und schwachen Frauen im 

Märchen. Freiburg im Breisgau: Herder (Herder-Spektrum, 4479). 

Grimm, Jacob; Dettmering, Peter (Hg.) (1985): Die Kinder- und Hausmärchen der Brüder 

Grimm in ihrer Urgestalt. [Neudr. der] Urfassung 1812/1814. Lindau: Antiqua-Verl. 

Grimm, Jacob; Grimm, Wilhelm; Rölleke, Heinz (Hg.) (2007): Kinder- und Hausmärchen. 

Die handschriftliche Urfassung von 1810. Stuttgart: Reclam (Reclams Universal-Bibliothek, 

18520). 

Grimm, Jacob und Wilhelm (2018): Grimm, Jacob und Wilhelm, Märchen, Kinder- und 

Hausmärchen. Hg. v. Zeno. Online verfügbar unter 

http://www.zeno.org/Literatur/M/Grimm,+Jacob+und+Wilhelm/M%C3%A4rchen/Kinder-

+und+Hausm%C3%A4rchen, zuletzt aktualisiert am 19.08.2018, zuletzt geprüft am 

14.03.2019. 

Gruyter, De (2011): Magica-Literatur - Nezami. Stuttgart: De Gruyter (Enzyklopädie des 

Märchens). Online verfügbar unter http://gbv.eblib.com/patron/FullRecord.aspx?p=3040266. 

Harf-Lancner, Laurence (1984): Les Fées au moyen âge. Morgane et Mélusine ; la naissance 

des fées. Genève: Ed. Slatkine (Nouvelle Bibliothèque du Moyen Âge, 8). 

Hofer, Rolanda Maria: Heil und Unheil der feeartigen Frau. in Marie de France' Lanval und 

Jean d'Arras' Mélusine ou La noble Histoire de Lusignan. Online verfügbar unter 

urn:nbn:at:at-ubk:1-25148. 

Janning, Jürgen (Hg.) (1981): Vom Menschenbild im Märchen. (Vorträge). Internationale 

Tagung der Europäischen Märchengesellschaft. 2. Aufl. Kassel: Röth (Veröffentlichungen 

der Europäischen Märchengesellschaft, 1). 

Karlinger, Felix (Hg.) (1973): Wege der Märchenforschung. Darmstadt: Wiss. Buchges 

(Wege der Forschung, Bd. 255). 

Klotz, Volker (1985): Das europäische Kunstmärchen. Fünfundzwanzig Kapitel seiner 

Geschichte von der Renaissance bis zur Moderne. Stuttgart: Metzler. 



 

104 

 

Larousse, Éditions: Définitions : conte - Dictionnaire de français Larousse. Online verfügbar 

unter https://www.larousse.fr/dictionnaires/francais/conte/18551, zuletzt geprüft am 

16.05.2019. 

Larousse, Éditions: Définitions : fée - Dictionnaire de français Larousse. Online verfügbar 

unter https://www.larousse.fr/dictionnaires/francais/f%C3%A9e/33156, zuletzt geprüft am 

22.05.2019. 

Lüthi, Max (1979): Märchen. 7., durchges. und erg. Aufl., 35. - 44. Tsd. Stuttgart: Metzler 

(Sammlung Metzler Abt. E, Poetik, 16). 

Lüthi, Max (1990): Das Volksmärchen als Dichtung. Ästhetik und Anthropologie. 2., 

durchges. Aufl. Göttingen: Vandenhoeck & Ruprecht. 

Lüthi, Max (1998): Es war einmal. Vom Wesen des Volksmärchens. 8., neu bearb. Aufl. 

Göttingen: Vandenhoeck & Ruprecht (Kleine Reihe V & R, 4006). 

Mandl, R.C. (2000): Märchen. Online verfügbar unter 

http://www.fundus.org/pdf.asp?ID=5449, zuletzt aktualisiert am 21.05.2019. 

Mayer, Mathias; Tismar, Jens (1997): Kunstmärchen. 3., völlig neu bearb. Aufl. Stuttgart: 

Metzler (Sammlung Metzler Realien zur Literatur, 155). 

Mourey, Lilyane (1978): Introduction aux contes de Grimm et de Perrault. Paris (Archives 

des lettres modernes Études de critique et d'histoire littéraire, 180). 

Müller, Elisabeth (1986): Das Bild der Frau im Märchen. Analysen u. erzieher. 

Betrachtungen. München: Profil-Verl. (Reihe Wissenschaft). 

Muriel Barbery: Das Leben der Elfen | 26 Zeichen (2016). Online verfügbar unter 

https://www.dtv.de/blog/hintergrund/muriel-barbery-das-leben-der-elfen-2/, zuletzt geprüft 

am 22.02.2019. 

Neubert, Reiner (1996): Abriß zur Theorie, zur Geschichte und zur Didaktik der deutschen 

Kinder- und Jugendliteratur. Lehrmaterial für Studenten an Universitäten der Tschechischen 

Republik. Vyd. 1. Plzeň: Západočeská univerzita, Pedagogická fakulta. 

Orde, Heike vom (IZI) (2012): Bruno Bettelheim: Kinder brauchen Märchen. Online 

verfügbar unter https://www.br-online.de/jugend/izi/deutsch/publikation/televizion/25-2012-

2/vom_Orde-Kinder_brauchen_Maerchen.pdf, zuletzt geprüft am 13.05.2019. 

Perrault, Charles (1987): Contes. Hg. v. Roger Zuber. Paris: Impr. Nationale (Lettres 

françaises). 

Perrault, Charles; Distelmaier-Haas, Doris; Doré, Gustave (2006a): Sämtliche Märchen. 

[Nachdr.]. Stuttgart: Reclam (Reclams Universal-Bibliothek, 8355). 

Perrault, Charles; Magnien-Simonin, Catherine; Doré, Gustave (2006b): Contes. Ed. 03, 

septembre 2006. Paris: Librairie générale francaise (Le livre de poche). 

Picone, Michelangelo (2003): La Cornice Novellistica dal Decameron al Pentamerone. In: 

Modern Philology 101 (2), S. 297–315. DOI: 10.1086/422616. 

Pöge-Alder, Kathrin (2011): Märchenforschung. Theorien, Methoden, Interpretationen. 2., 

überarb. Aufl. Tübingen: Narr (Narr-Studienbücher). Online verfügbar unter 

http://dx.doi.org/10.2357/9783823376293. 



 

105 

 

Propp, V. Ja.; Eimermacher, Karl (Hg.) (1972): Morphologie des Märchens. München: 

Hanser (Literatur als Kunst). 

Propp, V. Ja.; Pfeiffer, Martin (1987): Die historischen Wurzeln des Zaubermärchens. 

München: Hanser (Literatur als Kunst). 

Ranke, Kurt; Brednich, Rolf Wilhelm (1979): Enzyklopädie des Märchens. Handwörterbuch 

zur historischen und vergleichenden Erzählforschung. Berlin: De Gruyter. Online verfügbar 

unter http://www.degruyter.com/view/product/58019. 

Ranke, Kurt; Brednich, Rolf Wilhelm (2002): Enzyklopädie des Märchens. Handwörterbuch 

zur historischen und vergleichenden Erzählforschung. Berlin: De Gruyter. Online verfügbar 

unter http://dx.doi.org/10.1515/9783110908305. 

Röhrich, Lutz (2001): Märchen und Wirklichkeit. 5., unveränd. Aufl. Baltmannsweiler: 

Schneider-Verl. Hohengehren. 

Rötzer, Hans Gerd (1988): Märchen. 1. Aufl. Bamberg: Buchners (Themen - Texte - 

Interpretationen, 1). 

Schödel, Siegfried (Hg.) (2010): Märchenanalysen. Für die Sekundarstufe. [Nachdr.]. 

Stuttgart: Reclam (Universal-Bibliothek Arbeitstexte für den Unterricht, 9532). 

Sexl, Martin; Told, Valeria (Hg.) (2004): Einführung in die Literaturtheorie. Wien: WUV 

Facultas (UTB Literaturwissenschaft, 2527). 

Solms, Wilhelm; Oberfeld, Charlotte (Hg.) (1986): Das selbstverständliche Wunder. 

Beiträge germanistischer Märchenforschung. Märchentagung; Marburger Märchentagung. 

Marburg: Hitzeroth (Marburger Studien zur Literatur, Band 1). 

Studienkreis GmbH: Grimms Märchen - Entstehung und Merkmale. Online verfügbar unter 

https://www.studienkreis.de/deutsch/grimms-maerchen-merkmale/, zuletzt geprüft am 

11.03.2019. 

Tatar, Maria; Vogel, Anke (1990): Von Blaubärten und Rotkäppchen. Grimms grimmige 

Märchen. Salzburg: Residenz-Verl. 

Uhrova, Eva (1992): Sprechende Namen in literarischen Texten vom kontrastiven 

Standpunkt aus. Hg. v. Universität Brünner. Online verfügbar unter 

https://digilib.phil.muni.cz/bitstream/handle/11222.digilib/105261/1_BrunnerBeitratgeGerm

anistikNordistik_08-1992-1_3.pdf?sequence=1, zuletzt geprüft am 30.03.2019. 

 


